# القصص في العصر الاسلامي

ساعدت وزارة التربية على طبعه

تقديم الدكتور ابراهيم السامرائي استاذ مساعد في كلية الإداب بجامعة بفداد

> طبع بمطبعة دار الزمان كريف داد 1974 المجارة الإمان المستعداد



#### عبد الهادي الفؤادي



# القصص في العصر الاسلامي

ساعنت وزارة التربية على طبعه

تعديم الدكتور ابراهيم السامرائي استاذ مساعد في كلية الآداب بجامعة بفداد

طبع بمطبعة دار الزمان \_ بعداد



القصص الناريخي والديني

الياب الأول



#### بقــلم : الدكتور ابراهيم السامرائي

رية إ

هذه محاولة طبية جادة يقوم بها الاديب السيد عبدالهادي الفؤادي في موضوع « القصص في العصر الاسلامي » ، والسيد الفؤادي من الذين هووا البحث والكد وفي كل مرة يخرج بشرات يانعات ، لقد عرفت عالما با في قسم الاثار من كلية الاداب في بغداد جادا كأحسس ما يكون العجد ، مفيدا من وقته وظروفه الافادة المقتضاة ، وربما كان بدعا بين اترانه ممن شغلتهم الدراسات القديمة التي تقوم على النصوص العتيقة المنظم الدراسات القديمة التي تقوم على النصوص العتيقة المنتيقة الى غيرها في حين ان السيد الفؤادي مولم بالمعرفة اشد الولوع يهوى كل جديد اليه ، ومن اجل هذا فقد تناول هذا الموضوع و وهذا الموضوع وان كان لا يخرج من ميدان التأريخ القديم ، فهو ذو جوانب ادية تقضي الباحث ان يكون واسع المرفة بالادب وعلم وما لعربية ، وقد تناول السيد الفؤادي الموضوع من الناحية التأريخية فعرض للرواد وقد تناول السيد العكاية والقصة ، كما عرض للاصول التي اعتصد عليا هذا النبط الحكائي من الادب القديم ،

بعداد ۔ ۱۷ نیسان ۱۹۶۶

الدكتور ابراهيم السامرائي استاذ مساعد في كلية الاداب مجامعة بغـــداد



### JAR

ان تناول موضوع « القصص في العصر الاسلامي » لم يكن جديدا في بابه ، بل تصدى له كتاب كثيرون وتناولوه بالبحث ، اضافة الى سا جاء في كتب التأريخ والادب عن القصص والقصاص وما كانوا يقصون به الناس من روايات وحكايات وما الى ذلك ·

والبحث الذي نحن بصدده ، كنت قد بدأت فيه عام ١٩٥٩ عندما كنت طالباً في كلية الاداب • الا انتى لاحظت بعد تخرجي ــ وبتشجيع كريم من استاذي الفاضل الدكتور ابراهيم الســـامرائي الذي اولاني عنايته ــ ضرورة اكمال هذا البحث وتوسيعه • وكان لذُّلــك التشجيع ائره البالغ في اعداد هذا البحث المتواضع •

والواقع انني بعد مراجعة كثير من المصادر ذات العلاقة بالبحث ، وبعد دراستی له بشکل شامل ، وجدت ان ثمة ضرورة تستدعی دراسة هذا الموضوع بشكل جديد ومستفيض بحيث تتم فيه وحدة الموضوع ، اى العمل على تهيئة دراسة بهذا الخصوص تستكمل فيها عناصر البحث ، وتطرح فيهــا كل ما ورد من آراء وروايات مع مناقشـــة تلــك الاراء والروايات وغيرها بروح علمية بحتة •

وموضوع البحث هذا ، ليس موضوعا هينا في واقعه ، فهو عميق وواسع ويحتاجُ الى كثير من التدقيق والتمحيــص والتروي ، زد على ذلك فأن ما آلَ الينا من روايات واقاصيص بهذا الخصوص بحاجة الى دراسة واستقراء عسيق ين حتى يأتي الحكم عليها او تثبيت الرأي بخصوصها منسجما مع طبيعة البحث ودقته من الوجهة العلمية •

وهنا فلا بد لي اناشير الي ملاحظة مهمة قد تعترضالقاريءالكريم ألا

وهي الاسهاب في الباب الاول من هذا البحث ، في الوقت الــــذيّ كان الايجاز نصب الباب الشاني منه • والواقع فأن ذلك امر ضروري تستدعه طبيعة البحث • فالبُّـاب الاول في حقيقته يعتبر مركز الثقُّــل والاساس بالنسبة لموضوعناً ، فهو يتسم بالاهمية والعمق نظراً لما يحويه من جوانب متعددة تنطلب مزيدا من التفصيل والتدليل معززا بالنصوص التأريخية اللازمة • فهو يشمل مثلا القصص القرآني : نشأته وظروف والتأثيرات التي طرأت على القصص الاسلامي وعلى القصاص ، وكذلك عن المصادر التي استقى اولئك القصاص الاوائل قصصهم منها ومـــدى علاقة تلك وتأثرها بكتب العهد القديم والاسرائيليات • ثم تطرقنا في هذا وتطور تلك المكانة ، حتى لاحظنا في الباب الثاني ان تلك المكانة واولئك القصاص يصحبون مجرد ظرفاء يتفكهون برواية القصص طمعا في لفت انظار الناس اليهم والهائهم واضحاكهم • ولهذا نرى تلك القصص تنزل بمجموعها اسلوباً وغاية ومعنى الى اتعس منزلة بعد ان كانت تنزع الى اكرم الغايات وانبل المعاني ، وتنشد ــ بما كانت تحويه من اســـاليب الوعظ والارشاد ــ الى زّرع الفضيلة وخدمة الديــن الحنيف ، غدت اخيرا مجرد اقاصيص لا يقصُّد منها سوى التندر والتسلية • ولهذا لـــم اجد ثمة حاجة تستدعي الاسهاب في الباب الثاني ، والاكتفاء بايراد بعض النماذج من رواد هذا اللون من القصص مع بعض اقاصيصهم حتى يحيط القاريء الكريم علما بجوانب هذا النمط من القصص الاسلامي بعد ان انحطت مكانته ، واسيء استعماله ووصل الى هذه الحال المتردية .

#### \_ د \_

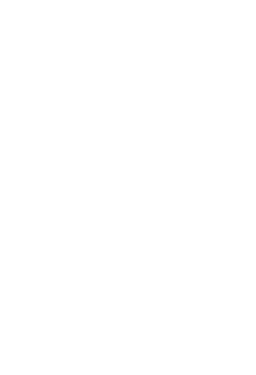
الدراسة واقدمها لقراء العربية ، علما بأني اعلم سلغا مبلغ المسؤولية العلمية والتاريخية الملقاة على عاتمي ، والتي حاولت جهد ما استطعت ان اكون امينا على تحملها وايراد المنصوص والروايات وتثبيت مصادرها كما يجب ، عسى ان اكون قد وفقت في مجهودي هذا .

وفي الختام فأنه لا يسعني الا واتقدم بالشــكر الجزيل لكل من ساعدني وشجعني على اخراج هذا الكتـــاب الى النور ليــــــتفيد منه القاريء الكريم(١٠ ومن الله التوفيق .

بغداد ـ ۲۶ آب ۱۹۶۶

عبد الهادي الفؤادي

(۱) واخص بالذكر الاستاذ الدكتور السام ائي لم احمته هذا البحث .



# الفصل الآول القصة وتطورها

## القصص في القرآن

لقد جاء في القرآن الكريم قوله تعالى : « نعن فقص عليك احسن القصص بما اوحينا اليك هذا القرآن وان كنت قبله لمن الغافلين » . وجاء في موضع اخر قوله جل شأنه : « فاقصص القصص لعلهم يتفذرون ».

والواقع اتنا لو تصفحنا كتب اللغة وما ورد فيها من معان بخصوص مادة ( قصوص ) ، لوجدنا شيئا كثيرا ، فقد ورد أن : ( القص ) هو : اتباع الاثر ، ويقال خرج فلان قصصا في اثر فلان وقصا وذلك اذا اقتص اتره ، وقيل القاص يقص القصص لاتباعه خبرا بعد خبر ، وسوقه الكلام سوقا ، هذا ما رواد اللغويون(١) ،

اما في كتب التفسير ، فتخطوا المسألة خطوة الى الامام ذلك لانهم ينظرون الى المسألة باعتبارين : اعتبار لغوي ، يعتمدون فيه على ذلك الحصيل اللغوي كما مر آنفا ، واعتبار ديني ينظرون فيه من وجهة نظر خاصة هي قصد القرآن الكريم من قصصه او اهدافه التي يرمي اليها ،

يقول الرازي وهو واحد من المفسرين الذي يمثل الاعتبارين آنفي الذكر ويقترب الى حد ما من الميدان الادبي عند تفسيره للابة السابقة

 <sup>(</sup>۱) النيروزآبادي \_ القاموس المحيط ، مادة (قص ) فصل القاف باب الصاد .

« نحن نقص عليك ٥٠٠٠ الغ » ما يأتي : القصص اتباع الخبر بعضه 
بعضا ، واصله في اللغة المتابعة ، قال تعالى : « وقال لاخته قصيه » اي 
اتبعي اثره ، وقال تعالى « فارتدا على أثارها فصصا » اي انباعا ، واندا 
سيت الحكاية قصة لان الذي يقص الحديث يذكر تلك القصة شسيا 
فضينا ، وهو قول يدل على ان الرازي يحاول التقريب بين المعنى اللغوي 
وبين الاصطلاح الادبي وذلك حين يربط بين الاتين باستعماله لفسظ 
الحكاية واطلاقه لنظ القصة عليها ، والرازي بذلك يدخل الميدان الادبي 
ويتبرب منه وذلك لان القصة الدينية ليست الالونا من الوان القصص 
الادبي (١٠٠٠)

ان القرآن بدون شك ادخل بقصصه التأريخية المسوقة للعبرة (۱۳ فد) من الفنون الجديدة في الادب العربي كفن القصة ، وكانت قصصه كسا قلنا مستفيضة ملمة بالاحداث إلى أبعد مداها من الكسال حتى لقسه استوعب بعض السور الكبرى كسورة يوسف ، او جاء نبذا متفرقات في خلال بعض السور كفصة آدم وابراهيم وموسى وعيسى ، او جاء باشارات والمامات حملت جمهور المتخصصين بتلك القصص على الرجوع إلى كتب العهد القديم ، كقصص يعقوب وانبياء بني اسرائيل كما يذكره الاستاذ جلال في كتابه قصص من القرآن وهذا ما دع بعض الباحثين الى الذيهبوا الى القول في ان معظم اولئك القصاص كانوا قد تأسروا الذيهبوا الى القول في ان معظم اولئك القصاص كانوا قد تأسروا بقصصهم الى حد كبير بكتب واقاضيص اهل الكتاب من نصارى ويهود

<sup>(</sup>١) خلف الله \_ الفن القصصي ، ص ١٣٥ \_ ١٣٦

کما سنری فیما بعد<sup>(۱)</sup> ۰۰

لقد كان القرآن \_ بالطبع \_ مادة خصبة لاولئك القصاص الاون الذين وجدوا فيه ضالتهم المنشودة ، فتخذوا من الحسوادك والقصص والاشارات التي اوردها سندا ومصدرا يؤكدون فيه ما يقصون به الناس على ان كل ما يذكرونه انما هو تفسير للقرآن ووارد فيه بالرغم من بعده عن الحقيقة بل وتفاهته ازاء العبرة والموعظة التي يرتجيها القرآن من إيراده لها .

وبناء على مفهومنا هذا يسكننا الوصول الى تقطـة جوهرية ذات بال في الموضوع، وهو ان اولئك القصاص كنوا بادي، ذي بد، وعاظا يعظون الناس في المساجد وذلك بتفسيرهم القرآن ، وبهــذا اخــذوا ينزعون بتفسيراتهم هذه وبوعظهم هذا الى القصص والاساطير في دائرة خاصة بالنسبة لهم ،

ان اعتماد المفسرين على النقسافة التاريخية والاسرائيليات وعلى الفروض النظرية لفهم القصص القرآني لم يصل بهم في كل موطن الى ما يريدون من كشف عن المموض وازالة للابهام وانه على الممكس من ذلك وصل بهم الى متاهات ، فلم يصلوا الى وجه الحق في الممالة وهذا هو الذي نراه في تفسيرهم لقصة « الذي مر على قرية وهي خاوية على

<sup>(</sup>۱) من الملاحظ ان القرآن ابهم مقومات التاريخ في قصصه ، فابهم الزمان والكان ، وابهم في كثير من المواطن الصفات المهيزة للاشتخاص ، واختار من الاحداث التاريخية بعضا دون بعض ، صنع القسرةن كل هذا او احسن المقسرون منه بغذا الصنيح وضب هذا الفهم التاريخي للقصص القرآني لي يستقيم حتى يذهب هذا الفحد وض التاريخي وحتى يذهب ما قصد اليه القرآن من ابهام ، ومن هنا وإيناهم بعملون الى التقافة التاريخية والى الاسرائيليات ، بل وإيناهم احيانا بعملون الي القروض التظرية الصوفة لمل واحدة منها او كلهة مجمعة بزيل عن القروض القرآني ما به من فيهوض او ابها بالريخي، و واجع خلفيد عن القصص القرآني ما به من بهوض او ابها بالريخي، و واجع خلفيد

عروشها » وفي شرحهم لمسألة كيفية دخول ابليس الجنسة بعدئذ اخرجه الله منها ليوسوس الى آدم ويدفعه الى الاكل من الشجرة(١٠) •

ومن الجدير ذكره هنا ما اورده الاستاذ جولد تسيهر بقوله: 

« كما كان هناك ما ورد في الكتب السابقة من مختلف القصص التي 
حملها محمد ( ص ) نقسه بستهى الايجاز واحيانا على وجه متداخل ومن 
ذلك اراد المؤمنون أن يتعرفوا خبرا قريبا فلا شك انه اثار ففسولهم 
وتطلعهم العلمي الى حد ابعد من البيان الدقيق عن التشريعات الفقهية ، 
وقد طابق الطلب عرض غزير ، فقد وجدت طائفة من علماء الكتاب 
الفضولين الذين سدوا ثفرات القرآن بما تعلموه من اتصالهم بالهسود 
والتصارى وأتموا ما تلقوه عنهم من القصص التي كثيرا ما رددوها عن 
سوء فهم بنتاج خيالهم الخاص وارسلوا كل ذلك على انه تفسير 
للقسرآن ٠٠٠٠ » (<sup>(7)</sup>)

وعليه فأن اولئك القصاص الذين بدأوا حلقاتهم الاولى في المساجد كانوا قد اتخذوا من الوعظ والارشاد سبيلا لهم ، وكانت معظم قصصهم يلعب فيها الخيال دورا هاما ، فكانوا يعظون المسلمين ويقصون عليهم حكايات عن الجنة والنار والحياة الآخرة وما يجب أن يفعله الانسان لكي يصبح معن يستحقون الجنة ثم يفسرون القرآن تفسيرات قصصية غاية في الطرافة ، لا تبدو فيها سوى المسحة الخيالية والاسطورية ، كقصص الخليقة ، وابتداء الكون ، والعرش ، والقلم ، واللوح ، والطوفان ومسا الى ذلك من قصص اوردها القرآن تلميحا وإيجازا ،

ذكر البلخي رواية يرفعها الى ابن عباس قال : ــ قيل سألت بنـــو

<sup>(</sup>١) خلف الله \_ الغن القصصي ، ص ٢٥

<sup>(</sup>۲) جولد تسيهر \_ مذهب التفسير الاسلامي ، ص ۷۵

<sup>(</sup>٣) البلخي « المقدسي » \_ البدء والتأريخ ج٢ ص ٥٥ \_ ٦٥

سرائيل موسى : \_ مذكم خلق الله الدنيا ؟ فقال موسى : \_ ي رب اما تسمع ما يقول عبادك ، فأوحى الله اليه اني خلقت اربعة عشر الف مدينة من فضة وملائها خردلا ، وخلقت لها طيرا ، وجملت رزقه كل يوم حب ق من ذلك الخردل ، فأكل الخردل حتى فنى ما في الخزائن ثم خلقت الدنياء فقيل لابن عباس : فأين كان عرشه ؟ قال : \_ على الماء ، قيل فأين كان الماء ؟ قال : \_ على متن الربح ،

على ان المقريزي يورد رواية اخرى في هذا الخصوص ، وهي بحد ذاتها واضحة ويبدو ان القصاص الرواة قد اخذوا هذه القصة عن بني اسرائيل على علاتها دون التمجيص فيها ومناقشة مدى صحتها • فقال :ــ روي ان الارض كانت معمورة بأمم كثيرة ، منهم الطم والرم ، والجسن والبن ، والحسن والبسن ، وان الله تعالى لم خلق السماء عمرها بالملائكة، ولما خلق الله الارض عمرها بالجن فعاثوا وسفكوا الدماء فأثرل الله اليهم جندا من الملائكة فاتوا على اكثرهم قتلا واسرالاً .

واستمر القصاص يقصون أصصهم ومواعظهم على هذه الشاكلة. وكان مما تطرقوا اليه ذكر اللوح والقلم والعرش وغيره من روايات و فأبو هريرة مثلا بروي عن النبي أن حسول العرش منابر من نور عليها قوم لباسهم من نور ووجوههم من نور ، ليسوا بأنبياء ولا شهداء يغبطهم النبيون والشهداء ، فقالوا يا رسول الله صفهم لنبا : ... فقبال : هم المتحابون في الله ، والمتجالسون في الله ، والمتجالسون في الله ، والمتحالون في الله ، والمتحالون في الله ، والمتحالون في الله ، والمتحالون في الله ،

والواقع اتنا لو امعنا النظر مليا في الاقصوصة آتفة الذكر ، وتبينا معناها ، وتلمسنا الدوافع التي دعت رواتها في تثبيتها بشكلها السابق على ما فيها من بعد عن الحقيقة والواقع ، لاتضح لتا جليا بأنهم ربماً كانسوا مدفوعين بدوافع خيرة قد يكون الاثر الديني قد لعب دورا هاما في ذلك.

<sup>(</sup>١) المقيريزي ــ الخطط ، ج٢ ص ١٢

<sup>(</sup>٢) جولد تسيهر \_ مذهب التغسير الاسلامي ، ص ١٦٨

فهم يريدون مثلا توجيه الناس نحو مثل وقيم خديرة نبيلة كالتحاب والمجالسة والتزاور في الله والعسل على تركيزها في نفسوس المسلمين باعتبارها المور طبية ومناقب حميدة ولا ضير من ذلك على ما يهدو ب من نسبة تلك الروايات واضرابها الى الرسول الكريم لكي يصبح الخبر ذا سند قوي مهيب له وقعه في نفوس المسلمين .

ومه يلاحظ هنا ايضا أن بعض الكتاب والمؤرخين المسلمين غسير متأكدين من بعض الامور التي ترد في اقاصيصهم واخبارهم التي يرووفها فالبلغني مثلا عندما يتكلم عن العرش وحملته ، وكيف أن الملائكة قسد خلقوا القيام بتلك المهمة ، يشكك مثلا فيما ورد من وصسف لاقدارها واجسامها ، فقد جاء في الرواية عن اولئك الملائكة بأنهم اليوم اربعة : سوجه احدهم على سورة وجه النسر ، والثاني كوجه الاسد ، والثالث كوجه الثور ، والرابع كوجه الرجل : فاذا كان يوم القيامة ضمت الهسم اربعة اخرى ، قوله تعلى : سر ويحمل عرش ربك يومئذ ثمانية ، وفي المهمة اخرى ، قوله تعلى : سر ويحمل عرش ربك يومئذ ثمانية ، وفي الفعلت : س

> حبن السرافيل الفسسوافي تعته لا واهسسن منهم ولا مستوغد رجمل وثمور تحمت رجل يمينه والنسر للاخمري وليث مرصد

فقال عليه السلام : ــ صدق هكذا الرواية والله اعلم بصدقها ٥٠ »(١) نظرة بسيطة على هذه القصة الساذجة ترينا المدى البعيد الــــذي وصلت اليه القصة بما تضمنته من خيالات اسطورية ونظرات شعوذة ، ولا غرو فسنرى اغرب من هذا واكثر ، ولذا نقول : ـــــما الذي حــــدا به تعالى لان يخلق هؤلاء الملائكة \_ لو صحت الاسطورة \_ على الشاكلة التى سردتها لنا الرواية !!! ، بل ولماذا هذا التناير في الاجناس ، رحل ٠٠ وثور ٠٠ ؟؟ وما الى ذلك من خزعبارت ، ثم تُذا كن القصاص ماخذون هذه وتلك بماخذ الصحة ؟ واذا كان الامر هو العكس فلساذا كانوا يقصونها على المسلمين !!

ولم تقف خيالات القصاص الاسطورية عند هذا الحد فحسب ، بل 
تمدى ذلك الى ابعد منه ، فأخذوا مثلا يقصون بصدد قوله تعالى : 

« ن والعلم وما يسطرون » ، وفي وصف القلم الذي ورد ذكره في القرآن 
الكريم ما يخرج عن نطاق المعقول من التفكير وربما كان للثفافات الدينية 
القديمه اثر أفي ذلك ومصدرا هاما ، فالبلغي مشاد يروي في هدا 
الخصوص (١٠ ان القلم طوله ما بين السماء والارض ، وانه خلق من فوره 
بين المشرق والمغرب معقود بلعرش ، يصك ما بين عيني اسرافيل وهسو 
اقرب الملائكة الى العرش ، فاذا اراد الله تبارك وتعالى ان يحدث منه 
نظم شيئا ، قرع اللوح جبهة اسرافيل فاطلع فيه فاذا فيه ما اراد الله 
تعالى ، يقول الله : « يسحو الله ما يشاء ويشت وعنده ام الكتاب » فيأمر 
به جبرائيل او من يليه من الملائكة » ،

نعود ثانية ونقول : \_ ان مسألة البدء والخليقة وخلق الكون بمسا

<sup>(</sup>١) البلخي « المقدُّسي » ــ البدء والتأريخ ، ج١ ص١٦٢ وما بعدها .

فيه من مخلوقات وعجائب كان الشغل الشاغل النذي ذهب فيه قسوم كثيرون ، وقصاص اكثر ، يفسرون الآيات الواردة بهذا الخصسوس ، والقصص المذكورة والتلميحات الجائية في القرآن ، بتفسيرات كيفية مضافا اليها بعض الاراء الغربية والغيالات المربية التي تضفي عليهما كما اسلفنا مسحة اسطورية ، ولتأخذ مشلا ما اورده البلخي عن الحسن بن هشام عن ابن عباس قوله : \_ اول ما خلق الله من شيء القلم، قال اكتب ، فقال : اي ربي وما أكتب ؟ قال : \_ القدر ، فجرى القلم بمن هو كائن من ذلك اليوم إلى يوم القيامة ، وقال : ثم خلق النون ، فدحا الارض عليها فارتفع بخار الماء فقتق منه السموات فاضطربت السون فعارت الارض فاثبت الجبال ، وان الجب ل تفخر على الارض يسوم القيامة ، القيام ،

اما الطبري فيزيد على تلك الرواية شيئا غير ما لاحظناه فيقول : ...
وفي يومي الاحد والاثنين خلق الله الارض على حوت (٢٠) ، والحوت هو
النون الذي ذكره الله عز وجل في القرآن « ن والقلم » ، والحسوت في
الماء ، والماء على ظهر صفاة ، والصفاة على ظهر ملك ، والملك على صخرة،
والصخرة في الربح ، وهي الصخرة التي ذكر لقمان ليست في السماء ولا
في الارض ، فتحرك الحوت ، فاضطرب فتزلزلت الارض فأرسى عليها

<sup>(</sup>۱) البلخي « المقدسي » ـــ البدء والتأريخ ، ج١ ص ١٤٦ ، ص ١٤٧

<sup>(</sup>۲) أسم ألحوت « أوتيا » وكتيته « بلهوت » ولقبه « بههوت » ، فوضع الصخرة على ظهره وسائر جسسه خسال ، والحسوت على المحر ، والبحر على متن الربع ، والربع على القدرة ، وتقل الدنيا وما عليها حرفان من كتاب الله تعالى قال لها الجبار كوني فكانت ، فذلك قوله عز وجل : — « اتما امرنا المتري اقا اردناه ان تقول له كن فيكون » .

راجع ذلك مفصلا فى : \_\_ الشعلي \_\_ قصص الانسياء « انعرائس » ص ؟ . كذلك راجع : ياقوت ، معجم البلدان ج1 ص ٢٣ \_ ٢٤ نفيها اقاصيص وتعليقات طريفة .

هذا ومنا تجدر الاشارة اليه في هذا الصدد ان المؤرخير المسلمين التعنوا في ابتداع المسيات واطلاق الكنى على ما يقصــون بخصــوص العوت التي يقصدون بها النون الذي ورد ذكره في التنزيل الحكيم وهي بلا منازع اقاصيص وروايات بالغة السخف والتفاهة فلندقق مشـلا فيما اورده التعليم والذي مر معنا قبل قليل بقوله : \_ ان اسم الحوت هو « لوتيا » ، وكنيته « بلهوت » ••• الخ • ترى كم هو مبلغ البساطة والسذاجة في هذه الرواية ، ولكن دعنا من ذلك فهناك شيء آخر نود ان نضيفه في هذا الباب وهو القصص والروايات والاخبـار التي وردتنب بأشكال شتى وكلها تنضمن امورا مختلفة ، وبالاخص ما يتعلق منها في زمان خلق الله الارض وتصويره المخلوقات واحلاله اياها الكون وكيفية ذلك ،

ومن هذه مثلا ما يرويه الطبري من ان اليهــود اتت النبي ( ص ) فسألته عن خلق السعوات والارض ، فقال : ــ خلق الله الارض يــوم الاحد والاثنين ، وخلق الجبال يوم الثلاثاء وما فيهن من منافع ، وخلق يومالاربعاء الشجروالما، والمدائن والعمران والخراب فهذه اربعة قالى: «أثنكم لتكفرون بالذي خلق الارض في يومين ، وتجعلــون له اندادا ذلك رب المالمين ، وجعلــون له اندادا ذلك رب المالمين ، وجعلــون له اندادا ذلك رب المالمين ، وجعلــون المالة الواتها في الربطة ايام سواء للسائلين » ، قال وخلق يوم الخميس السماء وخلق يوم البحمة النجوم والشمس والقمر والملائكة الى ثلاث ساعات تبين منه

 <sup>(</sup>۱) الطبري - تاريخ الامم والملوك ، ج1 ص ٣٥ وما بعدها . كذلك راجع باقوت الحموي - معجم البلدان ، ج1 ص ١٣ وما بعدها - الباب الاول في صفة الارض وما فيها .

فخلق في اول ساعة من هذه الثلاث ساعات الآجال ، من يعيا ومن يسوت، وفي الثانية التي الآفه على كل شيء معا ينتفع به الناس ، وفي الثالثة خلق آخر ساعة . آم واسكنه العجة وامر ابليس بالسجود له واخرجه منها في آخر ساعة . ثم قالت اليهود : \_ ثم ماذا يا محمد ؟ قال : \_ ثم استوى على العرش . قالوا : \_ لقد اصبت لو اتصت ، قالوا : \_ ثم استراح فغضب النبي(ص) غضبا شديدا فنزلت الآية : \_ « ولقد خلقنا السسوات والارض وما يسنهما في ستة ايام وما مسنا من لغوب فاصبر على ما يقولون » الا .

ولو امعنا النظر في هذه الاقصوصة ، للاحظنا انه وان كانت قده وردت في كتاب الطبري ، الا انه من الواضح لدينا تماما أن الطبسري كمادته لا يعطي رأيه في كل رواية أو خبر يورده ، وهنا لا بد أن تقول :- هل أن اليهود جاؤا إلى النبي مستحنين أم مستضرين الثم كيف أن أننبي الذي أورد كل هذه المعلومات على علاتها كما وردت في الرواية - وان كانت تكتنف معظمها خيالات اسطورية - لم يستطع في النهاية أن يكمل أو أن يفي السؤال جوابا شافيا حتى أنه يثور ويغضب من كلام اليهود !! أضف الى ذلك أن الآية صريحة : بأن الخلق قد تم خلال ستة أيام ، وأن الارض في يومين ١٠٠ الخ و ولكن كيف يمكن الوقوف على صحة بقية المعلومات التي روتها لنا القصة لا سيما وأنها دارت بسين الرسسول من المعلومات التي روتها لنا القصة لا سيما وأنها دارت بسين الرسسول من منتحلة على الرسول ومستقاة من كتب واسفار العهد القديم وهدا شام وكثير (٢) .

<sup>(</sup>۱) الطبري ــ تاريخ الامم والملوك ، ج1 ص ١٤ ــ ١٥ البلخي « المقدسي » ــ البدء والتاريخ ، ج٢ ص ٥٣

<sup>(</sup>٢) لقد اورد الكتاب المقدس في الفصلين الاول والثاني من سفر التكويسن اشياء كثيرة عن هذا الموضوع ، اي فيما يتعلق بعملية الخذق والابام التي استخرفتها وتقاصيل ذلك وهو مقارب جدا لما اورده الطيسري اعلاء في روائعه .

الحقيقة اتنا لو تبعنا هذا اللوز من القصص لاستطعنا ان تنلس امورا كثيرة وخصوصا ما يتعلق منها بالتأثيرات الدينية القديمة و التقافة الهودية مثلا ، استنادا الى ما جاء في التسوراة وفي المزامبير والاسرائيليات تعتبر المعين الدافق الذي نهل منه بعض رواة الابسلام او تأثروا ببعض الحكايات الهودية بالسلوب أو بآخر و فقصص الخليقة والبدء والتكوين تعج بالقذلكات الههودية التي طبعت كثيرا من الروايات الاسلامية ، ولهذا نرى اصولها واضحة في كتب العهد القديم .

فالطبري مثلا ينقل لنا رواية مرفوعة السند الى ابي هريرة يقسص فيها هذا خبر خلق الله العالم وكيفية ذلك والايام التي استغرقتها عبلية الخلق فيقول : \_ اخذ رسول الله يبدي ، فقال : \_ خلق الله التربة في يوم السبت وخلق فيها الجبال يوم الاحد ، وخلق الشجر يوم الانسين وخلق المكروه يسوم الثلاثاء ، وخلق النور يوم الاربحاء ، وبث فيها الدواب يوم الخميس ، وخلق آدم بعد العصر من يوم الجمعة ، آخر خلق خلق فيا يين العصر والليل(١٠) .

نظرة واحدة على هذه الرواية ترينا مدى التفكك في الأسلوب والمنسون اضف الى ذلك انها اوردت اشياء معنوية وقد أعطاها الراوي يوما كاملا لخلقها كالمكروه مثلا والذي لا يجوز للمرء قطعا ان ينسب حدوثه للخالق تعالى ، وكاني به متأثراً بنظرته هذه بنظرية اولئك الذين يعتقدون بالخير والشر ١٠ الخ ، طبيعي الامر لا يعلو كون القاص اراد ان يضفي على ما سطرته مخيتله من اساطير ساغة الصحة والشرعية بأن نسبها الى النبي (ص) والنبي منها براه ،

<sup>(</sup>۱) الطيري ـــ تاريخ الامم والملوك ، ج1 ص10

فقد آلت الينا اقصوصة طريفة عن خلق السموات والارض وكيفية دلك وقد تخللتها تعليلات لبعض الضواهر الطبيعية كالرعد مثلا وغير ذابك من الشروح والايضاحات التي وضعت توضيحا لبعض الايات القرآنية والاقصوصة هذه تقول أن الله تعالى لما أراد أن يخلق السموان والارض خلق جوهرة خضراء اضعف طباق السموات والارض ثم نظر اليها نظر هيبة ، فصارت ماء ، ثم نظر الى الماء فعلا وارتفع منه زبـــد ودخان وبخار وارعد من خشية الله ، فمن ذلك اليوم يرعد الى يسوم القيامة ، وخلق الله من ذلك الدخان السماء فذلك قوله تعالى : « تُسم استوى الى السماء وهي دخان » اي قصد وعمد الى خلق السماء وهي بغار وخلق من ذلك الزبد الارض فأول ما ظهر من الارض على وجب الماء « مكة » فدحا الله الارض من تحتها فلذلك سميت ام الفرى يعنى اصلها ، وهو قوله تعالى : « والارض بعد ذلك دحاها » ولما خلق الله الارض كانت طبقاً واحدا ففتقها وصيرها سبعاً وذلك قوله تعالى : « او لم ير الذين كفروا ان السموات والارض كانتا رتفا ففتقناهما » ثـــم بعث الله تعالى من تحت العرش ملكا فهبط الى الارض حتى دخـــل والاخرى في المغرب باسطتين قابضتين على قرار الارضين السسبع حتى ضبطها فلم يكن لقدميه موضع قرار فاهبـط الله تعــالي من أعلى الفردوس ثورا له سبعون الف قرن واربعون الف قائمة ، وجعل قــرار قدمي الملك على سنامه فلم تستقر قدماه فاصدر الله ياقوتة خضراء من اعلى درجة من الفردوس غلضها مسيرة خمسمائة عام فوضعها بين سنام الثور الى اذنه ، فاستقرت عليها قدماه وقرون ذلك الثور خارجة مـــن اقطار الارض وهي كالحسكة تحت العرش ومنخر ذلك الثور في البحر وهو يتنفس كل يوم نفس ؛ فاذا تنفس مد البحر ، واذا رد نفسه جزره ولم يكن لقوائم الثور موضع قرار ، فخلق الله تعالى صخرة خضراء، غلظها كغلظ سبع سموات وسبع ارضمين فاسستقرت قوائم الشور عليما »(۱) .

اما بغصوص العرش \_ وقد مر الكلام عنه قبلا \_ وردت حوله قصص شتى من ذلك ما اورده الطبري عن عبد الصعد بن معقل قال هذا: \_ صمحت وهب بن منه يقول : \_ ان العرش كان قبل ان يخلق السموات والارض على الماء ، فلما اراد ان يخلق السموات والارض قبل الماء : فلما اراد ان يخلق السموات والارض قبض من صفاة الماء قبضة ثم فتح القبضة فارتفحت دخانا ثم قضاهن سبع سموات في يومين ودحا الارض في يومين وفرغ من الخلق السوم السابع (٢) .

« فاوقع الرب الاله سباتا على آدم فنام ، فاستل احدى اضـــلاعه وسد مكانها بلحم ، وبنى الرب الاله الضلع التي اخذها من آدم امراة فاتى بها آدم • فقال آدم : ـــ هوذا هذه الرة عظم من عظامي ، ولحم من لحمي،

<sup>(1)</sup> الثعلبي ... قصص الانبياء « العرائس » ، ص٣

ياقوت الحموي \_ معجم البلدان ، ج١ ص٢٣٠

<sup>(</sup>٢) الطبري ــ تاريخ الامم والملوك ، ج1 ص٢٦ ، ص١٥ ، ص٢٥ . ص٠ .

هذه تسمى امرأة ، لانها من امريء اخلت ، ولللك يترك الرجل اباه وامه ويلزم امرأته ، فيصيران جسدا واحدا ، وكانا كلاهما غريانين وامرأته وهما لا يخبــلان ۱/۲)

« وفي الحديث ان الله تعالى لما خلق آدم القى عليه النوم ، فأخمدُ ضلفا من اضلاعه من شقه الايسر ، ولأم بينهما ، وآدم نائم ثم لم يهب فخلق زوجته ، فلما هب رآها الى جنبه فقال : ـــ لحمي ودمي وروحي فسكن اليها »(۲)

<sup>(</sup>۱) الكتاب المقدس ، ج١ ص٧ الفصل الثاني من سعر التكوين .

<sup>(</sup>٢) البلخي « المقدسي » ــ البدء والتأريخ ، ج٢ ص٨٦

لقد أورد التعليي: أن آدم عندياً نام أخذ الله ضلعا من أضلاعه من شقه الايسر بقال له (القضيري)، فخلق منه حواء ، وبعد أن أفاق من نومه وجدها جالسة عند رأسه ، فقالت له الملاتكة : \_ ما اسبهها إ فال : \_ حواء ، قالوا : \_ صدفت ، ولم سبيت حواء بلك ؟ قال : \_ لانها خلقت من شيء حي ، ومن ثم يتبع ذلك بقول ينسبه للرسول وهو : « خلقت المرأة من ضلع أعوج فأن تقيها تكسرها ، وأن تتركها وسمة على عوجها » . \_ راجع ذلك في : \_ التعلي \_ قصص النسنة ع بها على عوجها » . \_ راجع ذلك في : \_ التعلي \_ قصص

الثانية قد جاءت على لسان رواة ومخبرين مسلمين ولكن \_ بالطبع \_ مصدرها لم يكن اسلاميا للسبب آنف الذكر •

وعليه فهذا دليل آخر يشت ان معظم بل وغالبية الاقاصـــيص والاخبار التي تقلها الرواة المسلمون بهذا الخصوص والتي على غرارها كانت ممتزجة ببعض الاساطير التي كثيرا ما وردت في الكتب المقدسة القديمة . • .

والواقع فأننا فلاحظ ذلك وامثاله بشكل واسع بالرغم مما يروي عن النبي في هذا الخصوص قوله : ــ اذا حدثكم اهل الكتاب فلا تصدقوهم ولا تكذبوهم ، والخبر هذا أن تحقق صدقه او عدمه فهــو واضح مبنى ومعنى الا أن العمل كان على غــير ذلك ، فأنهم كرنـــوا يصدقونهم وينقلون عنهم ولم يتحرج حتى كبار الصحابة مثل ابن عباس من اخذ قولهم (۱) .

هذا وبمناسبة ذكر آدم فقد روبت عنه اقاصيص وروايات شتى في صفته وهبوطه من السماء واســباب ذلك ، وكلها كما اســــــلفت كـــوابقها كانت من وحمي الخيال مشوبة بأساطير الاولين .

<sup>(</sup>۱) احمد امین \_ فجر الاسلام ، ج۱ ص۲٤۸

<sup>(</sup>۲) البلخي « المقدسي » ـــ البدّء والتاريخ ، ج۲ ص٩٩ ، الطيري ـــ تاريخ الامم والملوك ، ج1 ص٨٦ ، ص ١٠٩

وأما مسألة أخذ اللدية من آدم فقد أورد الطبوى في تاريخه ج ا ص ا ا رواية جارت تفسير القوله تعالى : و راخذ ربك من بهي آدم من ظهورهم فدريتهم » : \_ « أنه لما خلق الله عز وجل آدم اخذ فدريته من ظهوره مثل النو فقيض قيضته وقال الاصحاب البيمين ادخلوا الجنبة بسلام ، وقال للاخرين ادخلوا النار ولا ابالي » وكان الله قد خليق البشر اشرادا واخيارا منذ أن خلقه وكان الاعمال الصالحة ، والاخلاق الحميدة والسلوك الحسن في الحياة الدنيا لا تنفع المء ولا تجديه المبينة الما أي الجنة واما في النار وقد وضع له مصيره مسبقا وهذا لا يجوز بل انما هو انتقاص من صفات البارى عز وجل .

كالنخلة السحوق ستين ذراعا ، كثير الشعر ، مواري العورة وان كان له أكل الحنطة بدت عورته فخرج هاربا من العبة ، فتلقته شجرة فاخدت بناصيته وناداه ربه : افرارا مني يا آدم؟ قال : لا يارب ولكن حيا، منك ، فاهيطه الله الى الارض ، فلما حضرته الوفاة بعث بعنومله وكفته من العبة ، دواه اين اسحاق عن الحسن عن ايي هريرة عن النبي (ص) واما ما قبل عن هامته كانت تمس السماء فمن ذلك الصلع ، وان الملائكة كانوا يتأذون مخشاه فشكوه الى الله تعالى فيمث جبرائيل فهمزه همزة طأطاً منه الى ستين .

ولست ادري كيف رتبوا مثل هذه القصص التي تخص شخصية مضى عليها عدة الاف من السنين !! ان وصفا دقيق اسطوريا مثل هذا الوصف لا اعتقد ان بيا من الانبياء تجرآ على وصفه ، ثم ومن يدري ان آدم كانت هامته تىس الساء ؟ وما هي وجهة تفسير ذلك بالصلع !! وهل ان النبي (ص) تفرغ من كل اعاله وواجباته المقدسة ووقت الثمين والذي كان يصرفه دوما في مراعاة شؤون الامة وانسب من الوجهتين الدينية والدنيوية ولتتبيت دعائم الدين الجديد ، حتى انه يبدأ يبث مثل هذا القصص المبتذل السخيف الذي لا يمكن ان يصدر عن نبي كريم — وحاشاه من ذلك — ولذا فأن امكانية نسبة مثل هذه الروايات ، وهذه الاخبار الى النبي مغالطة كبيرة ، بل ما هو الا محض افتراء وتلفيق .

والواقع اننا لو تنبعنا ما ورد في هــذا الخصــوص عن آدم من اقاصيص وحكايات اسطورية لحار العقل بها ، لكثرة ما ورد في ذلك من جهة ، ولبعد ذلك عن الحقيقة والواقع من جهة اخرى . لا شك اننا يعد هذه النظرة الاستعراضية التي القيناها على بعض القصص التي وردت تأويلا وتفسيرا لكثير من الامور التي اما جساءت لها اشارات في القرآن الكريم او رويت نقلا عن النبي وما تخلل تلك الحكايات والروايات من افكار غرية تدل دلالة واضحة على اصولها وتأثيراتها التي هي دون رب انتقلت مع حاملي تلك الثقافات وبالاخص اولك الذين كانوا قد تشبعوا قبل اسلامهم بأفكار واخبار المهد القديم كوهب بن منه مثلا او كعب الاحبار وما الى ذلك من القصاص والرواة الاوائل .

وعليه اصبح بأمكاتنا الان ان نرسم صورة واضحة لمنشأ تلك القصص واصولها وكيف انها استخدمت بادى، الامر لاغراض دينية او قل لشرح بعض الامور التي اربد لها ان توضيح او تخدم الديسن المجديد ، الا انها ادخلت على المسلمين كثيرا من اساطير الامم الاخسرى كاليهودية والنصرائية كما كانت بابا دخل منها على الحديث كثير وافسد التأريخ بما تسرب منه حكاية وقائع وحوادث مزيفة انعبت الناقد واضاعت معالم الحق .

على أن أكثر ما يلفت النظر ويسترعي الاقتباء هو أن معظم أولنك القصاص كوهب بن منبه وكعب الاحبار وتعيم الداري وأضرابهم همم كتابيون وهم من جنوب الجزيرة العربية من اليمن • دخلوا الاسسلام فيما بعد وكانوا قبلا قد تلقوا علومهم وثقافاتهم في اليمن بلد الحضارة والمدنية ومهد المدارس اليهودية • وقد يثير أكثر من سؤال موضوع الاخبار التي كانت ترد عن يهود اليمن وكثرة ما يرد عنهم وعن ثقافاتهم وقصصهم على العكس منا كان يروي عن يهود الحجاز ، وهذا على ما يبدو يعود الى كثرة ما كان موجودا من المدارس اليهودية في اليمن ينعة في العجاز وهذا المدارس اليهودية أن اليمن ينعة في العجاز وهذا المدارس اليمنية قابة تأريخيا – فكان من تنيجة

ذلك انتشار الثقافة اليهودية في اليمن بما فيُهمنا من شروح للتسُدوراة واساطير ونحو ذلك على نمط اوسع مما كان ليهود الحجاز ، فلمنسنا دخل يهود اليمن في الاسلام رووا ما تعلموا فكان لهم اكبر الاتر<sup>زان</sup> ،

والان لننظر الى لون جديد من القصص الطريف المضخاب الذي يدل بوضوح على اتحدار القصص الى مستوى غير محترم بعد ان كان يسمو الى غايات نبيلة هدفها خدمة الدين وتوضيح مبادئه واخلاقيت للناس كافة ، فقد ورد في كتاب الطبري بخصوص تفسير قوله بجالى : ... «وعلم آدم الاسماء كلها»، تفسيرات وروايات باطلة من اساسها ومن اظرفها واسخفها قوله : ... قال : «علمه اسم كل شيء حتى الفسوة والفسية » وفي حديث رواه بعده يرفعه الى ابن عباس ايضا يضاف له : ...

« وعلمه كل شيء حتى الهنة والهنية ، والقسوة والفسية والضرطة 
٠٠٠ (٢) وقس على ذلك من روايات مضحكة لا تمت للقسسرآن ولا 
للاسلام ولا للحقيقة في شيء وما هي الا اساطير الاولين • ومما يلاحظ 
ان بعض الناس بيانغ ويزعم ان الله تعالى علم آدم كل شيء كان ويكون، 
وعرض صور هذه الاشياء ما كان موجودا وما سيوجد ، وان آدم سمى 
كل شيء بأسمه • وهذه ميالغة غير مقبولة ، على ان الرأي الذي يمكن 
الركون اليه : انه سمى الاشياء التي وقع عليها حسه ، ومنه الفيسور 
والبهائم وكل انواع الحيوان الموجودة هناك بالنظر لاحتياجه الهيسا • 
ومعلوم ان معرفة آدم لهذه الاشياء في طعامه وشرابه وسائر ما يتلذذ به 
المر معقول وصحيح • اذ ان الحاجة تفتق الحيلة ، وشهد لما ذهبت 
اليه قوله تعالى : « فقال انبئوني بأسماء هؤلاء » والاشسارة للمرئي

<sup>(</sup>١) احمد أمين ــ فجر الاسلام ، ج١ ص١٩٩

<sup>(</sup>۲) الطبری – تاریخ الامم والملوك ، ج۱ ص۱۹

الحاضر • وتكلف انه صور له ما كان وما يكون ، واشار اليه ، تحميل نازيه ما لا تجتمله (1) •

ومما كان يلجأ اليه القصاص في توضيح بعض انقصص التاريخي الذي ورد في القرآن الكريم ، هو ما جاء في اخسار رويت مشاد عن يأجوج ومأجوج ، اذ يجد المرء نفسه امام سيل متدفق من اسساطير وحكايات هنا وهناك ، لعب الخيال فيها دوره ، والتهويل والمبالغة كان طابعها دوما .

يذكر البلخي في هذا المونسوع عن الزهري ، رواية بخصوص يأجوج ومأجوج ، فهو يقسمهم الى ثلاث امم : ــ « منسك ، وتأويل، وتدريس » فصنف منهم مثال الارز والشجر الطوال ، وصنف منهم عرض احدهم وطوله سواء ، وصنف منهم يفترش احدى اذنيه ويلتحف بالاخرى(٣) .

والانكى من ذلـك واكثرها غرابة وطرافة ، هو ما رواه البلخي ايضا ان طول احدهم شير واكثر ، ويكون خروجهم بعد قتــل عيسى الدجال ، واذا جا، الوقت جعل الله السد دكا كما يذكر فيخرجون .

وعلى ذكر وهب بن منبه ، الذي يعتبر كما اسلفنا علما من اعلام الرواية والقصة في الاسلام ، نظرا لكثرة ما روى وغرابة ما قص فسسا كان يقص الناس به مثلا ما يغص يوم القيامة والبعث ، وكيف ان آدم يقوم بتصنيف البشر ، فاذا كان يوم القيامة وحشروا الخلائق لفصل القضاء قيل لآدم قم وابعث بعشا الى النار ،

 <sup>(</sup>۱) النجار \_ قصص الانبياء ، ص ٥ \_ ٦
 کذلك : \_ جاد المولى ورفاقه « قصص القرآن » ، ص ٢ \_ ٣

<sup>(</sup>٢) الكسائي \_ قصص الانبياء ؟ ج٢ ص ٢٥ \_ . . .

فيعرفهم آدم بسيطائهم كما رآهم في الدنيا ، فيصبيح صبحة لا يبقى احد في الموقف الا وسمها فيقبل عليهم ويقول لهم انسسيتم عهد ربكم وشهادتكم له بأنه الواحد القهار ، فيقولون انا كنا عن هذا غافلين ، او يقولون انما اشرك آباؤنا من قبل ، يعنون به قابيل لانه اول من عصى ربه وقتل اخاه هابيل ، ثم يصبحون صبحة ويقولون ربنا ارنا الذيس اضلانا من الجن والانس نجعلها تحت اقدامنا ليكونا من الاستغلين ، يعنون الجيس وقابيل بن آدم فعند ذلك يقبض آدم بشماله تسمعانة وتسعين الى النار وواحد بيمنيه الى الجنة ثم يقول آدم : يا رب هل وفيت ما امرت به ، فيقال له : س نعم فادخل الجنة ثم يقول آدم : يا رب

واما مسألة الحذ الذرية من آدم فقد اورد الطبري رواية جاءت تفسيرا لقوله تعالى : « واخذ ربك من يني آدم من ظهورهم ذريتهم » (( انه لما خلق الله عز وجل آدم اخذ ذريته من ظهره مثل الذر فقب ف قبضته وقال لاصحاب اليمين ادخلوا الجنة بسلام ، وقال للآخريــــــن ادخلوا النار ولا ابالي ))(٢٠ وكأن الله قد خلق البشر اشرارا واخيارا منذ ان خلقهم ، وكأن الاعمال الصالحة والاخلاق الحميدة والسلوك الحسن في الحياة الدنيا لا تنفع المرء ولا تجديه شيئا لانه أما في الجنة واما أي النار وقد وضع له مصيره مسبقا وهذا لا يجوز بل امسا هو التقاص من صفات الباري جل وعلا ه

ومن الحكايات والروايات العجيبة العربية التي وردت في خلسق آدم ما رواه وهب بن منبه ، وهو ان الله خلق آدم فرأسه من الارض الاولى وعنقه من الثانية ، وصدره من الثالثة ويداه من الرابعة وبطنسه وظهره من الخامسة وعجزه وفخذاه من السادسة وسساقاه وقدماه من

<sup>(</sup>۱) الكسائي \_ قصص الانبياء ج٢ ص ٥٩ \_ - ٦. (٢) الطيرى \_ تاريخ الام والموك ، ج١ ص ٩١

السابعة ، وسماه آدم لانه خلقه من اديم الارض(١) •

والرواية ليست بحاجة الى كبير عناء ، وعميق تفكير لانها واضحة بسخف تركيبها وتفاهة محتواها .

ان المامة بسيطة عن وهب بن منبه هذا ، تلقي لنا ضوء كشافا عن حقيقة هذا القاص الذي روى عن النبي والصحابة اخبارا وروايات غاية الغرابة ، فهو قبل كل ثيء يهودي النشأة والنسب كما تذكره كنسب التاريخ \_ وسيرد معنا ذلك فيما بعد \_ وانه من يهود الجنوب اسلم على يد النبي ، ولما دخل الاسلام اخذ يروي احاديث وروايات وقصصا ومواعظ شتى في التاريخ والنسب والخليقة وبكل ما يتعلم بأمور الكون و وطبيعي انه قبل كل ثيء كان قد تشبع بادي، ذي بدء بقصص بنبي اسرائيل وبالثقافة الاسرائيلية ، ولا بد ان يكون لهذا صدى فيما يروي ويخبر عنه و وهذا ما يستشف من روايته تلك وامشالها والتي يورد فيها امورا لا يمكن ان تستظل من الحقيقة بثيء ولهذا نجد انه يورد فيها امورا لا يمكن ان تستظل من الحقيقة بثيء ولهذا نجد انه

هذا ولا يد لنا من ان نستعرض المقالة المتازة للدكتور محمد احمد خلف الله التي يحت فيها موضوع الوظيفة الفنية للقصة القرآنية (٢) و والواقع فان من الثابت ملاحظة ما مر معنا سابقا من ان القرآن كان قد ادخل بقصصه التاريخية المسوقة للعبرة فنا من الفنسون العجديدة في الادب العربي ذلك هو فن القصة • والحقيقة فأن القصص القرآني بصورة عامة له وظائف فنية هامة فجملها فيما يأتي :

<sup>(1)</sup> الكسائي \_ قصص الانبياء ، ج٢ ص ٢٣ \_ ٢٤

 <sup>(</sup>۲) لقد اعتمدنا في مادة هذا الجزء من البحث على المقالة النشورة في مجلة القصة المصرية العدد السابع \_ يوليو ١٩٦٤ انظر : \_ خلف الله \_ الوظيفة الغنية ص ١٤٣ \_ ١٥٦

١ — ان ابرز هذه الوظائف واهمها من وجهة نظر القرآن نفسه تخفيف الضغط العاطفي عن النبي وعن المؤمنين ، ولقسد كن هسسدا الضغط قويا عنيفا ، وكانت اسبابه واضحة ، فلقد كانت افسوال المشركين واعمالهم التي يكيدون بها للنبي والقرآن الكريم والسعوة الاسلامية هي السبب في كل هذا الذي دفع النبي الى ان يضيق ، ومن ذلك قوله تمالى : —

« قد نعلم أنه ليحزنك الذي يقولون فأنهم لا يكذبون ولكن الظالممين بآيات الله يجحدون )) .

ولقد كانت عملية القصص في مثل هذه الظروف من العمليات التي يقصد من ورائها القرآن تثبيت قلب النبي وقلوب المؤمنين ، ورد الثقة الى الفسهم ، وبث الطمأنينة في قلوبهم وازالة الهم والقلت ، وكانت النتيجة لكل هدا هي ذلك الصبر الطويل والثبات الذي وصل بهم في النهاية الى النصر على الاعداء والمعارضين ، على ان القرآن نفسه قسد صرح بهذا الفرض حين قال : —

« وكلا نقص عليك من انباء الرسل ما نثبت به فؤادك وجاءك في هذه
 الحق وموعظة وذكرى للمؤمنين » .

٣ ـ وهناك وظيفة لا تقل اهمية عن سابقتها ، تلك هي عملية توجيه العواطف القوية الصادقة نحو عقائد الدين الاسلامي ومبادئه ونحو التضحية بالنفس والنفيس في سبيل كل ما هو حق ، وكل ما هو خير وكل ما هو جميل ٠ ومن ذلك ، ومن صميم العمل الفني ايضا ألمل على تكوين عواطف قوية وصادقة ضد كل ما هو قبيح ودميم من الاشياء والناس ٠ وعند ذلك تنذبذب المبادىء التي شاخت وهرمت واصبحت لا تسير الحياة والاحياء .

اما الاشياء التي حاول القرآن خلق عواطف ضدها فكثيرة متنوعة

المكيال والميزان كما ورد ذلك في قصة شعيب ، ومنها الميس والشيطان وقصته مع آدم ، ومنها عبادة غير الله كالنجــوم والاقســار والاوثان كتصة ابراهيم في سورة الشعراء • ومنها الكبر والاستكبار والاصرار والعناد ، ولعل ابرع المواقف القصصية التي تصور موقف المستكبرين من قوم هود وقوم صالح • قال تعالى : —

نذكر منها مثلا : \_ تلك التي تتصل بالقيم الخلقية كاللواط وتطفيــف

« فاما عاد فاستكبروا في الارض بغير الحق وقالوا من اشد منا قوة ، او لم يروا ان الله الذى خلقهم هو اشد منهم قوة وكانوا بآياتنا يجحدون. فارسلنا عليهم ريحا صرصرا في ايام نحسـات لنذيقنهم عذاب الخزى في الحياة الننيا ولمذاب الآخرة اخزى وهم لا ينصرون » .

وليس من شك في ان تتيجة العرض القصصي لامثال هذه المواقف يلقي في النفس الخشية والرهبة ، ويبث فيها الخوف عندما تحسس ان التتيجة هي العقاب ، وليس من تتيجة للخوف سوى الهرب والابتماد عن مصدر العقاب ، وعند ذلك تكون النفرة وتكون الكراهية .

## القصاص ونظرة المسلمين اليهم

في الواقع ان القصص لم يكن مرغوبا فيه ايام الاسلام الاولى ، وكان القصاص يحاربون من قبل العلماء • ثم ان هؤلاء القصاص كانوا قد ظهرت منهم طبقة زاولت القصص بعقدار مبالغ فيه ، والذي يغلب في نشاطهم عنصر الخيال ، وقد اقترنت في الواقع كراهية (١) خفيد عصر لتضير القرآن بأنه كان لا يحب ان يستمع الى قاص الجماعة كما سسترى •

وقد اسرف هؤلاء الناس بطبيعة الحال في تصوير احوال السوم الآخر وما استعدوه عن ذلك من مصادر الاخبار الاجبيبة ، او ما اضافوه من ابتداع خيالهم واصدروا ذلك على انه تفسير موشوق به للقرآن ولم يكن امامهم سر مستغلق عليهم كما لم يكلفهم عناء ولا ترددا ان يصونوا ما ربطوه بالقرآن من صور خيالهم على وجه جديسر بالتصديق بوساطة استنادهم المضلل الى رجال ثقاة معتد بهم ، فعقاتل مثلا يرجع احيانا في تفسيره الى اسم الضحائد بن مزاحم ، وهو احد الرواة الثقاة والذى يذكر مقاتل انه اغترف من كنوز علمه الكثيرة بصد وفاق ٢٠) .

والى ابن عباس يرجع مقاتل ايضا في تفسيره للآية ( ٢ ) من سورة الملك قوله تعالى : « الذي خلق الموت والحياة )) ، فيقول ان الله خلق الموت والحياة جسمين فجعل الموت على هيئة كبش الملح لا يمسر على شيء ، ولا يجد ربحه شيء الا مات . وجعل الحياة على هيئة فسرس

<sup>(</sup>١) ، (٢) ، (٣) ... جولد تسيهر ... مذهب التفسير الاسلامي ص ٧٦ ... ٧٧

بلقاء وهي التي كان جبريل والانبياء يركبونها ، خطوها مسد البصر ، فوق الحمار ودون البغل ، لا تعر على شيء ولا تطأ شسينا ولا تجسد ربحها شيء الاحبي وهي التي اخذ السسامرى من ترابها فالقساه على المحل(١) .

ويستمر « جولد تسيهر » في هذا الموضوع متمما القصـة :ــ
ويذبح الموت في هيئة كبش يوم القيامة بين الجنة والنار ، ويبقى اهـــل
الطاعة بعد ذلك في الجنة ابدا ، والعصاة في النار ابدا ، وذلـــــك هو
الخلود ( الآية ٢٨ من سورة الحجر ) اي الحياة دون الموت لان الموت يذبح في هيئة كبش ، وتنبقا للقصة ذكر أن يحيى بن زكريا هو الذي يتولى عمل الذبح ٠

وعليه فأن تفسيرا من هذا النوع معتمدا على الاساطير والخرافات امر مردود ولا يمكن قبوله مطلقا • الامر الذي كان نقمة على اولئــك القصاص الذين حاربهم علماء الاسلام الذين كانوا يعتبرون القصــص بدعة وكانوا يخرجون القصاص من الجامع •

فمن الواضح ان كثيرا من العلماء انحى باللوم على القصاص والوعاظ كما فعل الغزالي في كتابه الاحياء فقد اعتبر عملهم من منكرات المساجد لما كانوا يقترفون من كذب ، واستثنى الحسسن البصرى وامثاله (۲ فني معرض كلامه عن المنكرات والمكروهات في المساجد « هو كلام القصاص والوعاظ الذين يعزجون بكلامهم البدعة ، فالقاص ان كان يكذب في اخباره فهو فاسق والانكار عليه واجب ، وكذا الواعظ المبتدع يجب منعه ولا يجوز حضور مجلسه الا على قصاد اظهار الرد عليه ، اما للكافة الاقدر عليه او لبعض العاضرين حواليه ،

<sup>(</sup>۱) جولد تسيهر \_ مذهب التفسير الاسلامي ص ٧٦ \_ ٧٧

<sup>(</sup>٢) احمد امين \_ فجر الاسلام ، ج1 ص ١٩٩

فأن لم يقدر فلا يجوز سماع البدعة ، قال الله تعالى لنبيه :ــ فأعرض عنهم حتى يخوضوا في حديث غيره ؟(١) .

ومما يروى ان ابن عمر (۲) جاء ذات يوم الى مجلسه في المسجد فاذا قساص يقص فقال له : \_ قم من مجلسي ، فقال له : \_ لا اقــوم وقد جلست فيه !! ، وقال : قد سـبقتك اليه ، فأرســل ابن عمر الى صاحب الشرطة فأقامه ، فلو كان ذلك من السئنة ، فما حل لابن عمر ان يقيمه من مجلسه سيما وقد سبقه الى الموضــع ، وان ابن عمر هــذا مشهور بورعه وتقاه .

وعن عائشة ، روي ان قاصا كان يجلس بفساء حجرتها يقص فأرسلت الى ابن عمر ان هذا قد آذاني بقصصه ، وشغاني عن سبحتي قال : فضربه ابن عمر حتى كسر عصا على ظهسره ثم طرده ، وليحذر ان يمر بين يدي المصلي وان كان مروره لا يقطع الصلاة ففي الخبر لان يقف اربعين سنة خبر له من ان يعر بين يدي المصلي<sup>(٢)</sup> .

ومع هذا فأتنا نلاحظ بوضوح ان القصص ارتفع شانها عبر التاريخ العربي الاسلامي حتى رأيناه عملا رسميا يعهد به الى رجان رسمين يعطون عليه اجرا • فترى في كتاب القضاة للكندي ان كثيرا مى القضاة كانوا يعينون قصاصا إيضا ، فيتسول : ان اول من قص بمصر هو سليمان بن عتر التجيبي في سنة ٣٨ه وجمع له القضاء الى القصص ثم عزل عن القضاء وافرد بالقصص ٤٠٠ .

<sup>(</sup>١) الفزالي \_ احياء علوم الدين ، ج٢ ص ٣١٤

<sup>(</sup>۲) المكي \_ قوت القلوب ، ج٢ ص ١٠٢

 <sup>(</sup>٣) الكي ــ قوت القلوب ، ج٢ ص ١٠٢
 (٤) احمد امين ــ فجر الاسلام ، ج١ ص ١٩٧

لقد اورد الاستاذ جولد تسيير روابه طريفة تفلا عن كعب الاحبار، هذا الشخص اليهودي الذي اسلم اخيرا والذي تشبعت عقليت بأفكار اسطورية استفاها من كتب العهد القديم • والذي كان من تأثيرها النه اخذ يمحو هذا المنحى الاسسطوري في الرواية • والرواية التي نحسن بصدهما تتلخص في كيفية تضحية الراهيم باسحاق واعتراض الشيطان ليصدهما عن طاعة الله ، واخيرا عن فداء الذبيح بكبش هبط من الجنة وتضيف الرواية الى ذلك : « أن الله اوحى الى اسحاق بعد اخضاق الشيطان في مسماه به أني قد اعطيتك دعوة استجيب لك فيها ، قال الصحق ، اللهم ادعوك أن تستجيب لي : ايما عبد لقيك من الاولسين والاخرين لا يشرك بك شيئا فادخله الجنة » • ومن هذا ، العديث الموي عن النبي (ص) « كلكم يدخل الجنة الا من ابي وهو لم يقل لا

آرأيت كيف اورد هذا المخبر ان الله قد جعل الجنة لسكل من لا يشرك به شيئا وكنى ، يدخلها دون قيد او شرط ، لا واجبات ولا اعمال خيرة ، وكان من لا يشرك بالله ويسفك الدماء ويرتكب الآثام ويستبيح العرمات ويظلم ويجور ويتعنت ويتجبر ويسيء معاملة الغير منزلته عند الله كمنزلة ذلك التتمي الورع الطاهر ذي الاخلاق الدمئة الذي يفنى في مسلم المتحدد الآخرين !! وبحسب مضمون الرواية اعلاه فأنهما كلاهما يعخلان الجنة !!! الا يدعو هذا الى السخرية ؟

وقد كان يجتمع في مجلس القصاص والمذكرين والواعظين مئون من عهد الحسن الى وقتنا هذا ــ ما يذكره المكي ــ وقال بعض علماءنا: كان في البصرة مئة وعشرون متكلما في الذكر والوعظـ(٢٢) .

<sup>(</sup>۱) جولد تسيهر ــ مذهب التفسير الاسلامي ، ص ۱۸۰ ــ ۱۸۱ (۲) الكي ــ قوت القلوب ، ج۲ ص ۳۲

وكان القصاص يجلسون على الكرامي ، وكانوا يعظون بعد صلاة السبح ، او بعد صلاة الجمعة ، ويروى انه كان في مسجد البصرة حلقة واحدة الفقه ، على حين كان للقصاص حلقات كثيرة كانت المسلجد تنمس بها وكان القاص هو الذي يتولى القصص اول الامر ، ثم صار القصاص رجالا ونساء يقصون للعلمة القصص الدينية والاسساطير والنوادر في المسلجد والطرق ، وكان يجتمع اليهم الرجال والنساء ، وقد تبذل بعض القصاص فيما كانوا يقصون على النساس كما سنرى فيما بعد ، مما اضطر الخليفة المعتضد ان يصدد اوامره عام ( ٣٧٩ هـ م٩٢ م) بالا يتعد على الطرق ولا في المسجد قاص ولا منجم ولا عراف،

ولقد رسمت لنا المصادر الاسلامية صورة لهذا القصص ، وهو ان يجلس القاس في المسجد وحوله الناس فيذكرهم بالله ويقسص عليهم حكايات واحاديث وقصصا عن الامم الاخرى واساطيغ ونحو ذلك بشكل

لا يعتمد فيه على الصدق يقدر ما يعتمد فيها على الترغيب والترهيب اما بالنسبة لنوع تلك القصص ، وما يتعلق بنظرة جمهور المسلمين اليه فذلك ما روى عن الليث بن سعد قوله : ـــ ان القصص قصصان : قصص العامة ، وقصص الخاصة ، قأما قصص العامة فهو الذي يجتمع اليه نفر من النساس يعظهم ويذكرهم فذلك مكروه من فعله ولمسن

<sup>(</sup>١) الدورى ومعروف ــ تاريخ الحضارة العربية ، ص ١٤٥

وجنوده ، ودعا على اهل حربه وعلى المشركين كافة(١) •

ومن اطرف ما وردنا بخصوص ما ينبغي ان تكون عليه هيئة الواعظ او سلوك القاص اثناء اداء مهبته ، وكذلك فيما يتعلق بحضور النساء مجالس القصص والوعظ ام لا فذلك ما ذكره لنا الامام الغزالي عندما يستمرض المنكرات والمكروهات ، وعلى ذلك فالواعظ مهما كان متزبنا للنساء في ثيابه وهيئته ، كثير الاشعار والاشارات وانحركات ، وقد حضر مجلسه النساء فهذا منكر ويجب المنع منه ، فأن الفساد فيسه اكر من الصلاح ، ويتبين ذلك منه بقرائن احسواله ، بل لا ينبغي ان يسلم الوعظ الا لمن ظاهره الورع ، وهيئته السكينة والوقار وزيه زي يسلم الوعظ الا لمن ظاهره الورع ، وهيئته السكينة والوقار وزيه زي الصالحين الرجال والنساء حائل يضع من النظر فأن ذلك ايضا مضنة النساد والعادات تشهد لهذه المنكرات ويجب منع النساء من حضور المساجد للصلوات ومجالس الذكر اذا خيفت الفتنة بهن ، فقد منعيتهن المساجد للصلوات ومجالس الذكر اذا خيفت الفتنة بهن ، فقد منعيتهن عاشماعات ، فقالت : لو

هذا ومما تجدر الاشارة اليه اقصوصة اوردها المكبي فيها شيء من الطرافة والتنميق ، وقد اوردها تأويلا لقوله تعالى : « ان اكرمكم عند الله اتفاكم » • ومما جاء فيها ان الله اذا جمع الاولسين والاخرين لميقات يوم معلوم ناداهم بصوت يسمع اقصاهم كما يسمع ادناهم ، يقول : « يا ايها الناس اني قد انصت لكم مذ خلقتكم الى يومكم هذا، فاضسوا الي اليوم ، فانما هي اعمالكم ترد عليكم • ايها الناس : اني

<sup>(1)</sup> احمد امين \_ فجر الاسلام ، ج1 ص ١٩٦

 <sup>(</sup>۲) قال ابراهیم بن هانی \_ وکان ماجناً خلیما ، کثیر العبت والتمود \_ « من تمام آلة القصص ان یکون القاص اعمی ویکون شیخا بعید مدی الصوت » الجاحظ : البیان والتبین ، ج۱ ص۹۲

 <sup>(</sup>٣) الغزالي — احياء علوم الدين ، ج۴ ض٢١٤

جملت نسبا وجملتم نسبا ، فوضعتم نسبى ، ورفعتم نسبكم ، قلست ان اشرفكم عند الله اثقاكم ، وابيتم الا فلان بن فلان انحنى من فلان ، فاليوم اضح نسبكم وارفع نسبي ، اين المتقون قال فينصلب للقوم لواهم الى منازلهم فيدخلهم الجنة بغير حساب(١) .

ترى كيف ان صاحب هـذا الخبر اراد ان يضر قوله تعالى « ان اكرمكم عند الله اتقاكم » وكان حريا به ان يدلل على ذلك بما اوتي من علم المموفة والدينان والاتفاع وبما ورد من قرائن ودلائل كالذي جاء في القرآن الكريم • الا انه ابى الا ان يلتمس له طريقا اخر يستخدمه في أن يجلب له اسماع الاخرين فاختلق له هذه الاقصوصة التي ما هي من القرآن في شيء •

واسلوب التخويف هذا كان قد اتبعه القصاص كثيرا ، وكشيرا ما كان يشمل الانبياء انفسهم ، فقد ورد في الاخبار ان نبيا شكا الى الله تعالى الجوع والقمل والعري سنين ، فأوحى الله تعالى اليه : اما رضيت ان عصمت قلبك ان تكفر به حتى تسألني الدنيا ، فأخذ التراب فوضعه على رأسه وقال : بلى ، قد رضيت يا رب فاعصمني من الكفر ، فلمم يذكر له نعمته عليه بثبوته وعرضه للكفر ، وجوز دخوله بعمد النبوة ، فاعترف النبي (ص) بذلك ورضى به واستعصم (٢٠) .

وكان من الامور التي تطرق اليها اولئك القصاص ، امور تحت جمهور المسلمين على الاعراض عن الدنيا والزهد فيها • فتراهم يعطون صفات الى الدنيا يأبى الذوق السليم من ايرادها او تقبلها ، ومما ذكـر في هذا المضمار قصة غريبة عجيبة تروي لنا ان بعض المكاشفين شهد ذلك فقال : رأيت الدنيا في صورة جيفة ، ورأيت ابليس في صورة كلب وهو جاثم عليها ومناد ينادي من فوق ، انت كلب من كلابي ، وهـذ

<sup>(</sup>۱) الكي \_ قوت القلوب ، ج٢ ص١٣٣

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر ، ص١٣٦

جيفة من خلقي وقد جملتها نصيبك مني فمن نازعك شسينا منها فتسد سلطتك عليه ، فجاء في هذا انها مكانه فمن تمكن في شيء منها تسلط العدو بلكانة منه يقدر ما اصابه منها(١٠٠٠ .

وعلى ذكر النار مثلا سئل ابن عباس فيما رووا عن اقسام وانواع النيران ، فأجابهم بقوله : أن النيران أربع : نار تأكل وتشرب وهي ناركم هذه ، ونار لا تأكل ولا تشرب وهي النار في الحجر ، ونار تشرب ولا تأكل ولا تشرب وهي نار جهنم ، تأكسل لحومهم ولا تشرب دماءهم ، فلذلك يبقي ارواحهم فأخير أن نار جهنم خلاف النيران التي ذكرها بقول الله تعالى : « كلما نفسجت جلودهم بدلناهم جلودا غيرها » فأخير سبحانه أنه يبدل لهم الجلود لتبقي لهسم النار فيفنهم (٢) .

وَلُو نَاقَشَنَا قُولُهُ : « يبدل لهُم الجلود لتبقى لهم الارواح » هل هذا يعني ان الجلود هي التي تقي الروح من الاخطار او من النار كما هو وارد في الرواية !!! وهل ان النار اذا ما اتت على الجسم لا يكون اول ضحيتها بل اول عضو يتأثر بها هو الجلد ؟ هذا اذا كان مفهوم

<sup>(</sup>۱) المكي ــ قوت القلوب ، ج٢ ص١٦٠

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر ص١٩٨

<sup>(</sup>٣) البلخي « القدسي » \_ البدء والتأريخ ، ج۱ ، ص١٩٦

النار بالمفهوم الذي نعرفه نحن اي المفهوم المادي لها ، ولكن اذا ما كان مفهوما معنوبا فكيف اذن يقيها الجلد من التأثر بتلك النار التي اذا سن شاء الله ادخالها في جسم المرء احرقته ، وهنا فلا بد ان يكسون للآية تفسير اكثر واقمية من هذه الرواية ، واصلب برهانا يؤدي حفيقة قوله تمالي آنف الذكر ، والا فما هو وجه تفسير كهذا !!

ومن الطريف تول احدهم فى تفسير قوله تعالى : « ومن يغلل يأتي ببنا غل يواتي ومن يغلل يأتي ببنا غل يواتي وم القيام المنطقة عسن الموعظة ، انه سئل ابو هريرة عسن قوله عز وجل الآنف الذكر ، وكيف يأتي من غل مائة بعير ومائتي شاة ، فقال : رأيت من كان ضرسه مثل الأحد ، وفخذه مثل ورفان وسساقه مثل البيضاء ، ومجلسه ما بين المدنية والربذة ، والرواية واضح بطلانها ليست بحلجة الى تحقيق او تعليق .

وبغصوص صفة اهل النار ، ذكر عن الربيع بن انس انـــه قال : مكتوب في الكتاب ان جلد احدهم اربعون ذراعا ، وبطته لو وضع فيه جبل لوسعه ، وانه ليبكي حتى يصير في وجهه اخاديد من الدمع لـــو طرح فيها السفن لجرت ، كذا الرواية والله اعلم<sup>(۲)</sup> .

أرأيت أن الفرض واحد وواضح ، ثم أن اولئك القصاص كانــوا لا يفكون من أن يوردوا في قصصهم الذي كان يجري مجرى الوعــظ والنصح والارشاد بعض امور التحذير من مغبة السلوك المعوج ، كتبيان صفة اهل النار كذا مثلا وان صفة اهل الجنة كذا ٥٠٠ الخ ولكن شي، من المبالغة والتهويل ، يضاف الى ذلك التشكيك الواضــح لـــدى المؤرخين المسلمين عند تقلهم امثال تلك الروايات ، ويتجلى ذلك بوضوح في عبارة «كذا الرواية والله اعلم » في نهاية الرواية آتفة الذكر ،

وقد مر معنا ايضا ان القصص التي رويت كانت معظمها يسند اما

 <sup>(</sup>۱) البلخي « المقدسي » \_ البدء والتاريخ ، ج۱ ، ص ۱۹۲ وما بعدها
 (۲) نفس الصدر ذات الصفحة

اني النبي (ص) واما عن لسان الرواة الثقاة كما اسلفنا • كثير من اولئك الرواة ما يورد من بين ما يورد قصصا غريبة ونراه يبقيها على علاتها دون ان يعلق عليها شيئًا • فالبلخي « المقدسي » مثلاً يورد قصــة غريبة في وصف الملائكة ، والقصة تروى عن ابن اسحاق ، الواقدي ١٠٠ يرفعهـــا اني النبي (ص) ان النبي قال : \_ الا احدثكم عن ملك من ملائكة الله اذن لي ربي في الحديث عنه قالوا : بلى يا رسول الله ، قال : ـــ ان لله ملكا قَد نفَّد بقدمه الارض السفلي ، ثم خرج من هواء ما بين ذلك حتى از هامته لتحت العرش • والذي نفس محمد بيده ، لو سخرن الطــــير ويما بين عنقه الى شحمة اذنه لحففت فيه سبعمائة عام قبل ان يقطعه . وروی ابن جریج عن عکرمة عن ابن عباس (رض) قال : ــ ان النبی قال لجبرائيل اني احب ان اراك في صورتك التي تكون عليها في السماء، قال : لا تقوى على ذلك ، قال : بلى ، قال : فأيّن تحب ان اتخيل لــك، قال : في الابطح ، قال : لا يسعني ، قال : بعرفات قال : ذلك بالحرى، فواعده ذلك ، خرج النبي (ص) للوقت فاذا هو بجبرائيل قد اقبل من السماء ورجلاه في الارض وله كذا الف جناح ينتثر منها التهاويل ، فلما رآه النبی خر مغشیا علیه ، فتحول جبرائیل من صورته الی صــــورة فلما افاق قال : ما ظننت ان لله تعالى خلقا يشبهك ، قال : يا محمــــد فكيف لو رأيت اسرافيل رأسه من تحت العرش ، ورجلاه في تخــوم الارض السابعة ، وان العرش لعلى كاهله ، وانه يتضـــاءل احيانا من مَخَافَةَ اللهُ تُعالَى حتى يصير كَالصَّعُوةَ ومَا يَحْمَــل عَرْشُ رَبُّكُ الْأ

<sup>(</sup>۱) البلخي « المقدسي » ــ البدء والتاريخ ، ج۱ ص١٧٢ وما بعدها

ولقد ورد من هذا اللون من الحكايات والروايات شيء كشير ، خابن مسعود مثلا يروى عنه قوله : \_ ان لله ملكا البحار كلها في نقرة اجامه ، وعن كعب الاحبار انه قال : ان لله ملكا السعوات على منكبيه يدور بها كما تدور الرحا(۱) ، وفي رواية اخرى مرفوعة الى ابن عباس : ان التي (ص) قال : \_ ان لله ملكا له الف رأس في كل رأس الف وجه وفي كل وجه الف فم ، وفي كل فم الف لسان ، يسبح لله ويقدمه كل لسان بألف لغة من التسبيح (۱) ،

ولم يكتف البلخي « المقدسي » من رواية امثال هذه الاساطير التي لا تنم الا عن ضيق في افق رواتها ، وبعدهم عن الواقع والحقيقة • ولكن فراه يعلق بجعلة قد نستدل منها انه كان غير واثق بصحتها حيث قال :... « فهذا وما اشبهه موقوف على صحة الخبر وصدق الرادي » ( ) . • )

ومعلوم ان خيرا تكون تفصيلاته كالتي ذكرت آنف لا يمكن ان يجد له ظلا من الحقيقة مطلقا ، ثم ما هذه الخزعبلات والاساطير المملة التي تقول ان لله ملكا له الف رأس ، والف كذا ••• الخ• هل جنء النبي يا ترى ساحرا مشعوذا ، ام انه جاء كاهنا مضللا يلقي بالاساطير على اصحابه ــ وحاشاه من ذلك ــ ام انه جاء هازلا اكروباتيا ••!!

ولا ادري كيف استطاع هذا الراوية ان يفسر مثل هذه الظواهر الطبيعية بمثل هذه الاراء الغربية ١٠ !! ثم من اي مصدر استقاها ٢٠٠٠

<sup>(</sup>۱) البلخي « المقدسي » ــ البدء والتاريخ ، ج ا ، ص١٧٣

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر ، ص١٧٦ ٣٠) :: المدالة الما

 <sup>(</sup>٣) نفس الصدر ذات الصفحة
 (٤) نفس الصدر ، ج٢ ، ص٣٣

<sup>(</sup>۱) نفس المصدر ، ج ۱ ، ص ۱۱

الشيء الوحيد الذي يتبادر الى الذهن هو ان خياله يبعدو كان حسادا استطاع ان يفتقه عن مثل هذا الابتكار المضحك والذي بوساطته كسان يشوق الناس لسطعه والالتفاف حوله فهذا اسلوب كشسيرا ما كسان القصاص يستخدمونه للاغراء وليس غير •

ولو اردنا ان تتبع هذا النوع من القصص لوجدنا ينبوعا زخرا منه ، ولننظر الى رواية طريفة يروبها ابن اسحاق عن النبي (ص) انه. قال : \_ ان مما خلق الله ديكا براثنه تحت الارض السابعة ، وعرف... منطو تحت العرش قد احاط جناحاء بالافقين فاذا بقي ثلث الليل الاخير ضرب بجناحيه ثم قال : \_ سبحان ربنا الملك القدوس فيسمعه من بين الخافقين فترون الديكة اذا سمعت ذلك() ، ومن هذا كثير وكشير. حدا وقس على ذلك ،

أرأيت يا ترى كيف ان الاسلوب الروائي اخذ يسير الى الاسوا . ويتبعه المعنى هو الاخر • وهنا تتبين شخصية القاص وما وصلت اليــه من تدهور وانعطاط وشرود عن الواقع وتحليق في عالم ملؤه الخيـــال والاســــاطير •

يروي لنا الطبري رواية يقول فيها انه حدث ان عمر بن الخطاب بيننا هو جالس في الناس في مسجد رسول الله (ص) ان اقبل رجل من العرب داخل المسجد بريد عمر بن الخطاب ودار بينهما حديث طويل ، اتهى في ان عمر اخذ يحدث الناس قائلا ما نصه : \_

« والله اني لعند وثن من اوثان الجاهلية في نفر من قريش ، قسد ذبح له رجل من العرب عجلا ، فنحن تنظر قسمه ليقسم لنا منــه اذ سمعت من جوف العجل صوتا ما سمعت صوتا قط انقذ منه وذلــــك قبل الاسلام بشهر او سنة يقول : ــ يا آل ذريح ، امر نجيح ، رجـــن

<sup>(</sup>۱) البلخي « المقدسي » ـ البدء والتاريخ ، ج٢ ، ص١١

صبح، يقول :\_ لا اله الا الله »(١) •

وللتعليق على هذه القصة نود ابراز الامور التالية : ــ

اذ الاسلوب الذي ورد فيه حديث عمر بن الخطاب ضمن هذه ازواية كان مسجوعا ، وهو ما يشك في امر نسبه الى عمر ، حيث لسم يعرف عن عمر انه كان مسجوعا ، وهو ما يشك في امر نسبه الى عمر ، حيث لسم فيه هذه القصة يتملق بظهور النبي (ص) وخروجه كتبي مرسل كرم ، ولا اشك في ان الخلفاء الرائدين واخص بالذكر منهم ابا بكر وعسر وطليا ايضا لم يكونوا يحبذون رواية القصص حتى ولا سساعه ، حيث يروى عن الحسن البصري ١٢ ان احلهم سأله قائلا : اعود مريضا لحب اليك او اجلس الى قاص ؟ قال : عد مريضك ، فقلت : اشيح جنازة احب اليك او اجلس الى قاص ؟ قال شيع جنازتك ، قلت : وان استمان بي رجل في حاجة اعينه او اجلس الى قاص ؟ قال : ــ اذهب في حاجة اعينه او اجلس الى قاص ؟ قال : ــ اذهب في حاجة اعينه او اجلس الى قاص ؟ قال : ــ اذهب في

وجاء في الاخبار ايضا ، ان النبي (ص) كان يفضل مجاس الذكر على مجالس القصص والقصاص • ثم انهم كانوا – اي الراشدين – يرون ان القصص بدعة ، وطبيعي عملا بمبدأ الاسلام ان كل بدعــــــة ضلالة ، وكل ضلالة صاحبها في النار لانها حرام •

ثم انه لم يذكر بل ولم يكن متوفرا لدينا مطلقا بأنه كان يقص في زمن الرسول ولا في زمن ابي بكر ولا في زمن عمر حتى ظهرت الفتنة ،

فلما وقعت الفتنة ظهر القصاص (٢) فكيف بصاحب الرواية وقد نسبها

 <sup>(</sup>۱) الطبري ــ تاريخ الامم والملوك ، الطبعة الاوربية ، ج۱ ، ص١١٤٤ ــ ص١١٤٠

<sup>(</sup>٢) المكي ـــ قوت القلوب ، ج٢ ، ص٢١

 <sup>(</sup>٣) يظهر أن القصص اتخذ أداه سياسية من عهد الفتنة بين على ومعاوية يستعين بها كل على ترويج حزبه والدعوة له ، يسدل على ذلك ما

الى عمر بن الخطاب زورا وبهتانا ، وذلك بدلالة القرآئن التي اوردتها قبل قابل والتي هي على النقيض من ادعائه . ثم أن الدلائل التي تظهر لنا محربه الخنفاء الراشدين للقصاص انه لما دخسل علي (رض) البصرة جمل يخرج القصاص من المسجد ويقول(١٠) : لا يقص في مسجدنا حتى اتنهى ألى الحسن<sup>١١</sup> وهو يتكلم في هذا العلم فاستمع اليه ثم انصرف ولم يخرجه ، وجاء ابن عمر الى مجلسه من المسجد فوجد قاصا يقسص فاخرجه وقصته هذه ذكرناها سابقا(٢٠) .

اوردناه عن الليث بن سعد ، وما روي عن ابن لهيعة عن يزيد بسن حبيبه نبلغ ذلك حبيب : ــ ان عليا (دخر) قنت فدعا على قوم من اهل حربه فبلغ ذلك معادية قامر رجلا يقص بعد الصبح وبعد المترب يدعو لاهل الشام . انظر : احمد امين ــ فجر الاسلام ، ج1 ، ص١٦٦ ، كذلك ص١٦٢ من هذا البحث .

<sup>(</sup>۱) المكي ـــ قوت القلوب ، ج۲ ، ص۲۱

<sup>(</sup>۲) ستنتج من هذه الرواية أن الحسن البصرى كان واعظا ورعا تقيا وأن وعظه كان لا يقصد من ورائه منفعة شخصية أو الهاء النساس وأضحاكهم ، بل يظهر أنه كان على المكس ، ولهذا لم يخرجه الامام على من المسجد الجامع ، ولو أن وعظه كان كوعظ بقية القصاص لما أصرف عنه الأمام على ولم يخرجه .

<sup>(</sup>٢) أنظر ص٢١ ــ ٢٢ من هذا البحث

<sup>(</sup>٤) المكي ـــ قوت القلوب ، ج٢ ص١٦٨

نعن لا ننكر العادة الجارية حتى الآن ، وهو اذا ما اخطأ امرؤ ، 
تراه يتعوذ بالله من الشيطان ، ويتملم منه ، الا ان ذلك لا يعنسي في 
حقيقته ان شيطانا قد عارضه او اعترضه وافسد عليه عمله او نيته • 
والانكى من ذلك تسعية الشياطين حين تذكر القصة ان شيطان ابن ابي 
الناص كان اسمه «خنزب» ، وهكذا ترى انها عبارة عن تسطير افكار 
واراء ومسميات بعيدة عن الواقع تماما ، وهي كما ذكرت اكثر من مرة 
الرسول الكريم وهو منها يراء ، او انها ليست بالشكل والنص الله 
الرسول الكريم وهو منها يراء ، او انها ليست بالشكل والنص الله 
وردنا ، بل في الحقيقة ربما كان ابسط من ذلك كان يكون تعويذا بالله 
او ما الى ذلك ، ولا تترتب على ذلك اية تفاصيل اخرى كالتي ذكرتها 
القصة ولكن شاء القصاص والرواة ان ينمقوا الاخبار ويحوروها وهذا 
الغى نزاه بالقعل •

ولقد لاحظنا ان هذا اللون من القصص ينمو ويزداد بسرعة ذلسك لانه كما يبدو يتفق وميول العامة ، فاكثر القصاص من الكذب وامعنو! في التنميق والتحوير •

ومن القصص التي جاءت على سبيل الوعظ والعبرة \_ وهي وان كانت كسوابقها من القصص ذات الخيال الرحب \_ الا انها قياسسا لسوابقها تعد اكثر نقى وعفة • حيث يذكر المكي رواية عن رابعة العدوية قالت(۱) : \_ سبحت ذات ليلة تسبيحات من السحر ثم نمت ، وأيت شجرة خضرة نضرة لا توصف عظما وحسنا • اذ عليها ثلاثة انواع من الثمر لا اعرفه من ثمار الدنيا ، كثدي الابكار ، ثمرة بيضاء ، وثمرة حمراء ، وثمرة صفراء ، فهن يلمعن كالاقمار والشموس في خلال خضرة الشعر ، قالن : \_ هذه الشعر ، قالن : \_ هذه الشعر ، قالن : هذه الشعر ، قالت : فاستحسنتها فقلت : \_ لمن هذه فقال لي قائل : \_ هذه

<sup>(</sup>۱) المكي ـــ قوت القلوب ، ج۲ ، ص٥٥١

لك بتسبيحاتك آنفا • قال : فجعلت اطوف حولها فاذا تحتها ثمرة منتشرة على الارض في لون الذهب ، فقلت لو كانت هذه التمرة عسلى هذه الثمار على هذه الشجرة لكان احسن ، فقال لي الشخص : \_ قد كانت هناك ، الا انك حين سبحت تفكرت هل اختمر العجبين ام لا ؟ فاتشرت هذه الثمرة فهذه عبرة لاولي الابصار ومواعظ لاهل التقوى والاذكار •

ومن اطرف ما يذكر بخصوص استنكار العلماء والرواة قصص ومجالسهم ومحاربتهم إياهم ما ذكره المكي حيث قال (١): قال ضمرة للثوري نستقبل القاص بوجهنا ؟ فقال : ولوا البدع ظهوركم • وقد فعل الاعش المغ من ذلك (٢): فقد فعل الاعش المغ من ذلك (٢): فقصا غربا ، فنظر الى قاص في الجامع وهو يقول : حدثنا الاعش عن ابن السحاق ، وحدثنا الاعش عن ابي وائل قال : • • • • • • • فتوسط الاعش الحلقة ورفع يده وجعل ينتف شعر ابطه ، فبصر به القاص فقال : يا شيخ الا تستحي !! نعن في علم وانت تفعل هذا ؟ فقال له الاعش : الذي انا فيه افضل من الذي انت فيه ، قال كيف ؟ قال : سنة في سنة وانت في كفب • • انا الاعش وما حدثتك مما تقول شيئا، فلما سعم الناس ذكر الاعش القضوا عن القاص •

وهذا دليل قوي يؤكد صحة ما ذهبنا اليه آتفا في ان القصـــاص لم يكتفوا بتزوير القصـص والروايات والاخبار فقط ، بل تجاوزوا ذلك للرواة المحدثين انفسهم .

<sup>(</sup>۱) المكي ــ قوت القلوب ، ج٢ ، ص٢٣

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر ، ص٢٥

بسم الله الرحم الرحيم - قل اعوذ يرب الفلسق \* من شر ما خلق \* ومن شر غاسق اذا وقب \* ومن شر النقائات في العقد \* ومن شر حاسد اذا حسد •

ذكر المسرون (١١ ان لبيد بن اعصم اليهودي سحر لرسول الله ثم دس ذلك في بتر لبني زريق بينما هو (ص) نائم اذ اتاه ملكان احدهما عند راسه ، والاخر عند رجله ، فأخبراه بذلك ، وانه في بئر ذروان في جف طلمة ، تحت راعوفة حجر في اسفل البئر يقوم عليها المائح فأنبسه رسول الله (ص) وبعث عليا والزبير وعمارا فنزحوا ماء تلك البئر ، نم وفعوا الصخر واخرجوا ذلك الجف فاذا فيه مشاطة رأس واسنان مسن مشط واذا هو معقد احدى عشر عقدة مغروزة بالابر ، فنزلت هاتسان السورتان وهما المروفتان بالموذتين ، فجمل كلما يقسراً آية انحلست عقدة ، حتى انحلت كلها فقام رسول الله (ص) كأنما نشط من عقال ، وجبال بيرائيل يقول : —

« بسم الله ارقيك ، من شركل شيء يؤذيك من حاســــد وعـــين الله يشفيك » •

اما قصة طوفان نوح ، وما حيكت حول ذلك من حكايات وقصص ومدى تأثر اولئك القصاص بكتب العهد القديم وغيرها ما ســـنذكره هنـــا : ــــ

<sup>(</sup>١) القطيفي - قصص القرآن ، ص ٢٤١ - ٢٤٢

وقد أورد الاستاذ « جولد تسيهر » قصة في تفسير هذه السورة تنضين منظم ما ورد في النص اعلاه • الا الله يعلق في نهايتها بقوله :ـ « ولئن امكن ان يزيل احد من طريقه — اي طريق النبي — ايضا القشاة التأورة على انها اسطورة حيقاء ؛ ان هناك شهادة في القسر آن لم تزل قائمة على وجوب الإيمان بالسحر الذي سبيته عقد النفائات » به انظر : جولد تسيهر : مذهب التفسير الاسلامي ص١٦٣ = ١٦٤

في رواية مرفوعة السند الى ابن عباس انه قال(١) : قال الحواريون لعيسى بن مريم : لو بعثت لنا رجلا شهد السفينة فحدثنب عنها ، فانطلق بهم حتى انتهى الى كئيب من تراب فاخذ كفا من ذلت التراب بكفه فقال : \_ اتدرون ما هذا ؟ قالوا : \_ الله ورسوله اعلم • هذا هو قبر حام بن نوح ، قال : فضرب الكثيب بعصاء وقال : \_ قسم باذن الله ، فاذا هو قائم ينفض التراب عن رأســـه وقد شــــاب فقال له عيسى : \_ هكدا هلكت ؟ قال : \_ لا ولكنني مت وانا شاب ، ولكنني ظننت انها الساعة فمن ثم شبت • قال : ــ كانَّ طولها الف ذراع ومائتيُّ ذراع ، وعرضها ستمائة ذراع ، وكانت ثلاث طبقــات : فطبقة منهـــا الدوآب والوحش ، وطبقة فيها الانس ، وطبقة فيها الطير ، فلما كشــر ارواث الدواب ، اوحى الله الى نوح ان اغمز ذنب الفيل فغمز فوقـــع منه خنزير وخنزيرة ، فأقبلا على الفآر بخرز السفينة يقرضـــه • اوحمَّى الله الى نوح أن اضرب بين عيني الاسد ، فخرج من منخره ســـــنور وسنورة فأقبلا على الفأر فقال له عيسى كيف علّم نوح ان البلاد قـــد غرقت ، قال : بعث الغراب يأتيه بالخبر فوجد جيفة فوقع عليها ، فدعا عليه بالخوف ، ولذلك لا يألف ، قال : ثم بعث الحمامة فَجاءت بـــورق زيتون بمنقارها(٢<sup>)</sup> ، وطين برجليها ، فعلم أن البلاد قد غرقت فطوقهـــا الخضرة التي في عنقها ودعاها ان تكون في انس وامان • فمن ثم تألف البيوت • قال الحواريون يا رسول الله : الا ننطلـق به الى اهلنــا ، فيجلس معنا ويحدثنا ؟ قال : كيف يتبعكم من لا رزق له ؟ قال : فقال له عد باذن الله ، فعاد ترابا .

ويعلق الجاحظ على بعض ما ورد في تلك القصة بقوله(١٠ : ... « وزعم بعض المقسرين واصحاب الاخبار أن أهل سسفينة نسوح كانوا قد تأذوا بالفار فعطس الاسسد عطسية فرهى من منخريه زوج سنائير فلذلك السنور أشبه شيء بالاسد و وسكلح الفيل زوج خنازير فلذلك الغزير أشبه شيء بالفيل ... قال كيسان : فينبغى أن يكون ذلك

« قال ابو عبيدة لكيسان : ــ او لم تعــلم أن لــكل جنس من. العُيوان آدم وحواء ٢٠٠٠!! ؟ » وضحك ( فضحك ) القوم .

السنور آدم السنانير وتلك السنورة حواءها ــ » •

هذا مع العلم ان ما اورده الجحظ كان على سسبين التسدر والفكاهة ، وليس على سبين التوكيد والانبات ، لأن الرواية غير حقيقية من اساسها ، فقبل كل شيء : ان اسلوبها الاسطوري المركب الذي سيعت به يؤكد ذلك ، يضاف الى ذلك انها مروية عن مصادر مس الهل الكتاب وهم الحواريون ، اولئك الذين لا سبيل لنا من التثبت او البحزم من صحة كل ما يكتبون ويذكرون ، زد على هذا وذاك عسدم عثوري على نص آخر شبت صحة هذه الرواية بكل تأكيد .

هذا ويجدر بنا التطرق ولو بشكل عابر الى ان هناك رأي سائد لدى كثير من المؤرخين اليوم وبخاصة علماء الاثار ، ان قصة طوفان نوح آنفة الذكر لا يعتبر ورودها في القرآن الكريم اول ذكر لها في الترقن الكريم اول ذكر لها التاريخ ، بل اثبت التحريات والدراسات الاثارية المضبوطة ان هذه القصة التي انعكس صداها في القرآن الكريم والتي اشار اليها بشكل مقتضب ، لم تكن الا اشارة موجزة لقصة تماثلها وردت بشكل ملحمة مفصلة جاءتنا مدونة بالخط المساري وبصورة مسسهة في الاداب

<sup>(</sup>۱) الجاحظ ـــ الحيوان ، ج1 ، ص11}

جلجامش » ( Galgamish Epic ) (١) وهذه اذا ما دققنا النظر 
فيها الفيناها تضارع قصة طوفان نوح في اغلب فصولها ومعانيها 
مدا ولا يفوتنا أن نذكر في هذا الصدد بخصوص م ورد عم
الحمامة وغصن الريتون التي جاء ذكرها في قسة نوح سابقا ، انه
بأمكاننا أن نستنج أن لهذا الامر ولهذه الاسطورة بالذات عادقة وثيقة
بما اتخذته منطنة انصار السلم في العالم شعارا لها وهو الحسامة وهي
حاملة غصن الريتون في منقارها ، دليل السلام والاسان في العالم ،

هذا ومما يؤكد ما ذهبت اليه آنفا قوله ـــ اي نوح ـــ « دعــــــا للحمامة ان تكون في انس وامان ، ومن ثم تألفت البيوت ٠٠ الخ » ٠ وهذا دليل العمران والازدهار في ظل السلام والامان والاستقرار ٠



## الفصل الثاني

رواد القصص الثاريخي والديني

تميم الداري

و وهنب بن متبته

و كعب الأحبار

و يزيد بن ابان الرقاشي

• الحسن البصرى

• صالح السراي



## عيم الداري"

وهو احد الصحابة ، ويقال ان « الداري » نسسية الى بني الدار ، او عبد الدار كما يقول فلهاوزن ، وهم بعن من لخم ، ويقسول النووي في كتبه « تهذيب الاسباء » : \_ ان تسمية تسيم هي : الديري ؛ ويقال انها نسبة الى الدير الذي كان راهبا فيه قبل ان يدخل في الاسلام، وكان تسيم يميش في فلسطين بين قبيلته ، وفي رواية انه وفد منها عسلى النبي لما اراد ان يسلم ، هذا وان اسلامه هو واخوه وعشرة من عشيرته كان قد حدث بعد خيير عام ١٨ه، ولكن دائرة المعارف الاسلامية ترجح ان سلامه \_ حدث بعد غزوة تبوك اي عام ١٨ه (") وليس عام ١٨ه، عا العام الذي كانت فيه واقعة تبوك التي ابلغت الجيش الاسلامي تخوم الشام .

واسلم تميم وكان نصرانيا كغالبية عرب الشام، فاستطاع ان يخبر عن النبي بتفاصيل العبادات التي استعارها من النصارى ومنها استعمال السراج • حيث يقال انه اول من اسرج السراج في المستجد • وكان يترهب حتى قال عنه ابو نميم « انه راهب اهل عصره » وهي نزعة

<sup>(</sup>۱) راجع البحث القيم المنسور في دائرة المعارف الاسسلامية ، المجلسد الخامس « دادة تهيم الداري » طبعة القاهرة \_ ص.٨٠ وما بعدها. كذلك راجع رسالة تقي الدين القريزي « ضوء الساري لمرفة خبر تميم الداري » المنشور في : \_

The Journal of the Palestine Oriental Society
Vol. XIX, No. 3 — 4, 1941

نصرانية بقيت عنده في الاسلام (٢) •

وهنا يجدر بنا أن تاقش دائرة المعارف الاسلامية حول هذا الادعاء وهنا يجدر بنا أن تاقش دائرة المعارف الاسلامية حول هذا الادعاء شاكلها: من طقوس تعبدية كان قد استمارها من النصارى ، وتدالل دائرة المعارف هذه باستعمال السراج في المسجد والذي كان يستمعله النصارى في الكنائس ولكن يا ترى هل أن استخدام السراج في المسجد يمتبر من الامور التعبدية بالنسبة للاسلام ؟ وهل هو منها في شيء حتى يعبير كاتب المقال لفسه حدائرة المعارف ب أن يدعي مثل ذلك الادعاء، وهو الذي قال في مقدمة البحث أن تسيما هذا اسلم في عام هم ، ومعلوم أن المسلمين خلال هذه المدة قد اصبحوا من القوة الروحية والدينية أمر المعتدر من عبادات ومعاملات وما سواهما ، وعليه تقول أن مثل هذا امر مردود من اساسه ،

يقال ان تميم الداري كان اول من روى القصص الديني ، وقصص قيام الساعة وظهور الدجال والجسسة (٤٠٠ التي سيرد القول عنها فيصا بعد وقصص مثل هذه يعتبر فنا من فنون الاداب ، وقد اخبر بهسنا تميم الداري النبي فأخذ بروايته واذاعها بين الناس و ويقال ان تميما شاهد بعينيه هذين المخلوقين العجبين وتحدث اليها في جزيرة في آخر العالم ، القت بها اليه عاصفة هبت عليه في رحلة له بيلاد الشام ، وقسد حبس في هذه الجزيرة الدجال والجساسة انتظارا لليوم الذي يؤذن لها

<sup>(</sup>٣) احمد امين \_ نفس المصدر ، نفس الصفحة .

<sup>(</sup>٤) دائرة المعارف الاسلامية ... مادة تميم الداري

هذا وروى عن ابن شهاب ان: ﴿ أول من قصى في مسجد رسول الله (ص) تعبم الدارى ، استأذن عبر أن يذكر الناس فأبي عليه ، حتى كان اخر ولايته ، فاذن له أن يذكر الناس في يوم الجمعة ، فكان تعبم يغمل ذلك . » > فسئل من أول من قصى ؟ قال : تعبم الداري ، واجع المحد أمين \_ فجر الاسلام ، ج1 ، صه ١٩

فيه بالغروج إلى الارض و وتستطره دائرة المعارف الاسلامية فتقول : و وليس من شك في ان اسطورة تعيم الدارى هذه نشأت في عهد سعيق لاتنا نجدها بجسيح تفصيلاتها في اقدم كتب السنة • في مسلم وابي داود والترمذي وابن ماجة ، واحمد بن حنيل • ثم ان شرح هذه القصة قد تمين بعد ذلك عقب وفاة النبي وتغيرت حوادتها • فلم يعد السبب في معرفة تعيم خفايا العالم الآخسر تنجة المسرق مركبه • • وانمسا حملت جني من بيت بليسل • • وطساف ب بسلادا مجهولة يسكنها عجائب المخلوقات على اختلاف انواعها ولتي في هدف الرحلة الغرائب والاهوال • وكان لقاؤه للدجال والجساسة مرحلة مسن مراحلها ، ثم عاد الى يته ملك على سحابة ووقعت زوجه في حيرة شديدة فقد طنت انه مات فتزوجت رجلا غيره ، ورفع الامر الى عمر فناط به عليا الرجاين فآثرت تعيما •

ومن الجدير ذكره هنا ان هذه القصة رغم بطلانها ومسحتها.
الاسطورية ، الا اتنا فجد كتبا اسلامية ومؤرخين مسلمين مغتلف ين 
يوردونها ضمن ما يوردون ، ومن هؤلاء الدمشقي الذي ذكرها يقوله:
« واما جزيرة الدجال ، فيزعم ثقلة الاثار انه بها مسجون ، وقد ورد في 
الخبر ان تميم الدارى اختطفه الجان ووصل اليه رآه بها وسأله مسائل. 
عن اشراط الساعة وخروجه والقصة مشهورة (٥٠ .

واما ياقوت الحموي فانه يوردها في نص يختلف عنها في الاسلوب. ويطابقها في المعنى تقريبا<sup>(1)</sup> : ــ « ولكن لحديث حدثنيه تسيم الداري:.

<sup>(</sup>٥) الدمشقي ـ نخبة الدهر ، ص١٤٩

<sup>(</sup>٦) ياقوت الحموي ... معجم البلدان ، ج٢ ، ص١٩٤

على ان البلغي « المقدى » يورد قصة هي عباره عن تكملة للقصة آتفة الذكر التي اوردها العموي ، وقد ورد فيها بأن النبي هو الذي روى هذه القصة تصالا عن تميم الداري وقد جاءت على النحو التالي ("): \_ اخبر سفيان عن مجالد عن الشعبي عن فاطمة بنت قيسس قالت: \_ خرج رسول الله علينا في نحو الظهيرة فخطبنا فقال: \_ اني الم جمعكم لرغبة ولا لرهبة ، ولكن لعديث حدثتيه تميم الدارى : \_ منعنى سرورة القابلة ١٠٠٠ الغه القصة آتفة الذكر ٠

نظرة بسيطة على هذه القصة تربنا مبلغ الصحة في هــذه الرواية والذى يصل حد الصفر في اقصاه ، ذلك انه لا يصح ان يخرج النبي على قومه ويجمعهم في وقت الظهيرة ويخطب بهم ــ حسبما تدعيه الرواية ــ وكأن الامر خطير !! وكأن الموضوع يعالج امرا قد يكون مهمن بالنسبة للنبي وللمسلمين سواء في حياتهم الدينية ام الدنيوية ، الا ان الامر لم

<sup>·(</sup>۷) البلخي « المقدسي » ـــ البدء والتاريخ ج۲ ص١٩٢ وما بعدها

يكن كذلك بل من اجل حديث كان قد حدث به النبي تسيم المدرى ١٠٠٠ وعلى ذلك يمكننا ان تقول بأن تلك القصة شأنها شأن غيرها منا تقسن ونسب تلفيقا وانتحالا عن لسان النبي ورواة الحديث وتقلة الاخبار ٠

ويصن بنا ان نذكر هنا خبرا أورده المقدسي معتبرا الأه تفسيرا او ايضاحا لقوله تعالى ﴿ واذا وقع القول عليهم اخرجنا لهم دابت الارض تكليهم » فيقول (٨٠) : — قال كثير من اهل الاخبار : انها دابة ذات وبر وريش وزغب ، وفيها من كل لون ، ولها اربع قواتم ، رأسها رأس ثور واذانها أذاذ فيل ، وقيام قرن ايل ، وعنتها عن نعامة ، وصدرها صدر اسد ، وقوائمها قوائم بعير ، ومعها عصا موسى وخاتم سليمان ، وترفع الاسماء فلا يعرف احد باسمه ، وهي تجلو وجه المؤمن بالعصا فيبيش ، ويختم على انف الكافر فيفشو السواد فيه فيقال : يا مؤمن ويا كافر ، ويووي عن عبد الله بن عمر انه قال : صحي الدابة الغلباء انتي اخبسر بالدارى عنها وليت شعري ارى لو خلقت هذه الدابة كمه تكون صدورة كاربكاغورية مضحكة ••• !!!

على ان ما اثر عن تميم الدارى فيما يتعلق بقصصه الديني ما روى ان روح بن زنباع زار تميما الدارى فوجده ينقي شعيرا لفرسه وحوله اهله ، فقال له روح : \_ اما كان في هؤلاء من يكفيك ؟ قال : بلى ، ولكني سمعت رسول الله يقول : ما من امريء مسلم ينقي لفرسه شعيرا ثم يطقه عليه الاكتب الله له لكل حبة حسنة (٩) .

ان هذه الاقصوصة في الواقع ترينا بوضوح عقلية تميم هذا ونوع
 قصصه ومنحاه فيما يروى .

وكان من اسباب شهرة تميم الدارى ايضا واقعة اخرى تختلف عن

 <sup>(</sup>A) البلخي « القدسى » \_ البدء والتاريخ ، ج۲ ، ص١٩٨
 (٩) احمد امين \_ فجر الاسلام ، ج۱ ، ص١٩٥

هذه القصة وغيرها اختلافا تاما ، فيقال انه عندما يقي النبي سناله ان يقطمه قطمة وهو و فررته الناحية التي يعيش فيها يحبرون الخليل ، فأجابه النبي الى سؤاله على الرغم من ان فلسطين كانت الى ذلك الحين في بد الروم حوزت هذه العطية بوثيقة ابرزها تميم ابان الفتح المسربي ابنة واحدة » حق امتى لاك نواحي حبرون ويقال لها ايضا «جبرى والمرطم» » « ويقال لها : مطلون ومرطلون » وترجع دائرة المطارف الاسلامية الاسم الاخير وهو « مرطلون » بالسبة للفظة اليونانيسة الاسلامية الاسم الاخير وهو « مرطلون » بالسبة للفظة اليونانيسة وحوزة اسرة تميم الدارى الى عهد متأخر ، وتذكر دائرة المسارف في حوزة اسرة تميم الدارى الى عهد متأخر ، وتذكر دائرة المسارف الاسلامية ، بان خدام حرم الخليل في الوقت الحاضر يدعون انهسم من سلالة تميم الدارى (۱۰۰) .

ولهذه الهبة مغزيان انها شاهد على معجزات النبي ، والثاني انها اقدم اشارة الى منح اقطاع بأسلوب مقرر • ثم تستطرد دائرة المسارف الاسلامية في القول وتقول في موضع آخر : « وليــس بنا حاجــة الى التدليل على ان هذه الوثيقة منحولة ، فأن ورودها بصيغتين مختلفتــين دليل كاف على ان النص محض تلفيق واختراع » •

ان تشكيك صاحب المقال في دائرة المعارف الاسلامية في صحة منح النبي اقطاعيات امر قد يكون مقبولا ، وذلك لان ما سنرى يدلل بوضوح على ما ذهبنا اليه ، وهو كيف يمكن للرسول ان يمنح اقطاعا لصحابي او لاي شخص آخر في بلاد ليس له فيها نفوذ او سيطرة !! زد على هذا، فأن النبي والاسلام في هذه الفترة لم ينته بعد من فض مشاكله الداخلية

<sup>(</sup>١٠) راجع المقال المنشور في دائرة المعارف الاسلامية: « مادة تميسم

والتي على رأسها تنتين الاسس الروحية وتقوية اواصر الاخوة بسين المسلمين اكثر فاكثر ولا سيما في مكة والمدينة وما حولهما • ثم ان النبي لم يكن انسانا خياليا بل العكس هو الصحيح ، اذ انه انسان واقعي بكل ما للواقع من معنى • ولهذا فأمر منحه اقطاعا في بلاد لم تكن مفتسوحة وقتئذ ، او لم تكن تأتمر بأمره بل لا زالت بيد الروم مشكوك فيه •

واذا جئنًا من الناحية الثانية وتساءلنا : اذن فما هو موقفنا مســا الموضوع ، وما اوردته من نصوص اوردنا بعضها هنا ؟ نقول : أن معظم كتب الاسلام اوردت اخبارا وامورا حتى انها لم تكن من الواقــع في شيء ، ثم انها اوردت اخبارا واراء عن بني اسرائيل وغيرهم من الهـــل الكتاب ، وعن امور تتعلق بالكون والخليقة فهل يعنى انسا ينبغي الا نمحص ما وردنا من اخبار ، ونستخلص منها الحقائق وعلى ضوء هـــذا فلا يعني مطلقا اننا ننكر على مؤرخي الاسلام ورواته الاوائل كأبن سعد والحموى ابي يوسف وغيرهم ذكرهم مثل هذه الروايات ، فأن الفكرة التي تولدت لدينا عن الموضوع ما هي الا تتيجة لدراسة النصـــوص المتفايرة التي اوردها اولئك المؤرخون بهذا الخصوص • وعليه فلا مجال للشك في شخصية تميم الدارى كما سنرى ، الا ان الشك كل الشــك يقع في صَّحة اقطاعه • ولــكن ما ذكره المقريزي(١١١) بأن ما وهبه النبي لتميم الدارى من اقطاعيات كان على سبيل النفل شأنه شـــأن ما يفعله الامام وان لم تكن قد فتحت تلك البــلاد التي اقطع فيها النبي تميمــا ـ اي الشام ـ وقبل ان يملكها المسلمون • ولكن جعلها له نفـــلا من اموال اهل الحرب ، ويورد امثلة يدلل بموجبها امكانية وصحة وجود النفل عند الامام ، وينتهي من القــول في ان عمر بن الخطاب لما فتــح فلسطين امضى ما كان النبي قد نفله ، فقد خرج ابو عبيدة هذه العطية

١١١) المقريزي ــ الخطط ، الطبعة الاوربية ، ص.٥

الملقة ، فخرج النفل الذي ينفله الامام بعض المقاتلة ، ولكننا ازاء هذه الرواية تصر على القول بأن امرا مثل هذا لم يحدث كما اسلفت قياسا أنى القرائن التي اشرنا اليها آنفا ، وأن اعتراف المقريزي بأن القصسة حدث قبل فتح بلاد الشام خير دليل على ما ذهبت اليه ، أما قوله : أن ما فعله الرسول كان غلى وجه النفل ، فقول مردود حيث أن الرسول لم ينفل مثل هذه الاقطاعيات الخيالية والتي لم تكن تحت تصرف المسلمين، ولو كان ذلك من باب النفل لذكرت كتب التاريخ تعيينا وتصريحا الغاية التى ترجى من تلك الاقطاعيات الا أن الحجج واهية جدا ، وأنها ذكرت أنهم يرون أن النبي كان قد اقطع تميما بحسب ادعاءه وشكل عنه وهمذا لا يمكن تصديقه او التعويل عليه في البحث العلمي الدقيق ،

جاء في الطبقات الكبرى لابن سعد قوله(١٢) : ــ « قالوا وكتـب

<sup>(</sup>۱۲) ابن سعد ــ الطبقات الكبرى ، ج1 ، ص11 ــ ٢٢

هذا وقد ورد هذا النص فى مجموعة الوثائق السياسية للعهد النبوي والخلافة الراشدة ص١٧ بالشكل التالي: - « بسم الله الرحمن الرحيم: - هذا كتاب من محمد رسول الله لتميم بن اوس الداري ، ان له قرية حيرون وبيت عينون قريتهما كلهما : وسهلهما وجبلهما وماهما وحرتهما وأباطهما وبقرهما . . . الخ النص حيث ينتهي بعبارة وكتب علي » .

وتذكر مجموعة الوثائق بأن هذا النص هو مضمون تجديد الكتاب الذي منحه الرسول الى الداريين لما هاجر (ص) الى المدينة .

رسول الله (ص) لنشيم بن اوس اخي تعيم الدارى في ان له حبسرى وعينون بالشام قريتها كلها سهلها وجبلها وماءها ، وحرثها وانباطها وبقرها ولعقبه من بعده لا يحاقه فيها احد ولا يلجه عليهم بظلم ، ومن ظلمهسم واخذ منهم شيئا فأن عليه لعنة الله والملائكة والناس اجمعين ،

اما أبو يوسف فقد اورد هـذا الخبر في كتـابه « الخراج » كالآني ((() : \_ الخبريني شيخ من قريش عن الزهرى قال : \_ قال تميم الدارى : يا رسول الله ان لي جيرة من الروم بفلسطين ، لهم قرية يقال لها ه جيرون (( () 1 ) واخرى يقال لها عينون ، قان فتح الله عليك الشام فهبها لي ، فقال : هما لك ، قال : فاكتـب لي بذلـك كتابا : \_ قال فكتـ له : \_

بسم الله الرحين الرحيم : ... هذا كتاب من محمد رســول الله لتنبيم بن اوس الدارى ان له قرية جيرون . • • الخ القصة ، قال : فلما ولي ابو بكر كتب لهم كتابا نسخته : ...

« بسم الله الرحين الرحيم : \_ هذا كتاب من ابي بكر امين رسول الله (ص) الذى استخلف في الارض بعده ، كتبه للداريين ان لا يفســـد عليهم سبدهم ولبدهم من قرية جيرون وعينون ، فمن كان يسمع ويطيع الله فلا يفسد منهما شيئا وليتم عمودي النــاس عليهما وليمنعهمــا من المفسدين » .

<sup>(</sup>١٣) ابو يوسف \_ الخراج ، ص٥٦٦ \_ ٢٥٧

<sup>(18)</sup> لقد ورد في الاغاني أن « جيرون » هذه بناء يقع عند باب دمشق وهو سقيفة مستطيلة على عمد وسقائف وحولها مدينة تطيف بها . والمعروف اليوم أن بابا من أبواب الجامع بلمشق وهو بنب الشرق يقال له « باب جيرون » ، وقال قوم : جيرون هي دمشق نفسها . راجع له « للاسفهاني — الاغاني — ج٢ ، ص.٥ ، وكذلك — أبو يوسف صلي ٢٥ الداشية .

والذي يلاحظ في رواية ابمي يوسف هذه انه اولا ذكر أن الهبه تمت لتميم نفسه وليس لتكميم الحيد ، كما ذكر ذلك ابن سمعه فيما سبق • ثم أن تميما ذكر لرسول الله أن له جيرة في فلسطين من الروم وهو بريد أن يكون قريما منهم ، ثم أنه تنبأ للنبي وتفاءل له في فتح بلاد الشام ، واذا ما تم له ذلك فينبغي على النبي أن يير بوعده الهذي قطمه لتميم هذا باقطاعه هذا • ثم أنه ذكر اسم القرية «جيرون» – بالجيسم مع الياء – وليس «حبرون» – بالحماء بعدها باء – ، وليسست «حبرى» كما ذكره ابن سعد او غيره كما مر معنا وكما سنرى فيمسا

هذا ويزيد الحموى على تلك الرواية قوله(١٠٠٠ : ـــ « وقدم عـــلى النبي (ص) تسيم الدارى في قومه ، وسأله ان يقطعه حبـــرون ، فأجابه وكتب له كتابا نسخته » : ـــ

« بسم الله الرحمن الرحيم : ـ هذا ما اعطى رســول الله (ص)
 لتميم الدارى واصحابه اني اعطيتكم بيت عينون وحبرون والمرطــوم
 وبيت ابراهيم بذمتهم وجميع ما فيهم فطبقت وتفذت وسلمت ذلك لهم

## (١٥) الحموي ــ معجم البلدان ، ج٢ ، ص١٩٥ ــ ١٩٦

لقد أوردت مجموعة الوثائق السياسية نص ذلك بالضبط الا ان «جيرون » وردت بشكل «حيرون » بالباء بعد الحاء ، وليسست بالباء بعد الجيم ، وهذا الكتاب كتبه او بكر للداريين وليس الرسول كما اورد ذلك الحموي وغيره .

راجع ذلك فى نــ الحيدر آبادي ــ الوثائق السياسية ، ص٠٧ . . . اما كتاب إي بكر إلى امير المسكر فى الشام فى امر الداريين فهذا فصه نــ و بسم الله الرحيق الرحيم نــ من ابي بكر إلى إيي عبيدا إلى المبراح أ- سلام عليك فأيي احمد اليك الدى لا اله الا هو . اصابعد : فامنع من كان يؤمن بالله واليوم الاخر من الفساد فى قــرى يعد : فامنع من كان يؤمن بالله واليوم الاخر من الفساد فى قــرى في الداريون إير رعونها فليرونها . وإذا رجع اليها اهلها فهى لهم واحــق بهم والســـلام عليك . » ، الصدر السابق ــ ص٠٧ ـــ ١٧

ولاعقابهم بعدهم ابد الابدين فمن آذاهم فيه آذى الله • شهد ابو بكر ابن ابي قحامة ، وعمر بن الخطاب وغشان وعلي بن ابي طالب » •

ولو الاحتلانا هذه الرواية قياسا لسابقتيها الوجدانا فيها : انه ذكسر اسم التربة «حبرون» وليست «جبرون» كما ذكرها ابو يوسف، ولا «حبرى» كالتي ذكرها ابن سعد، وكذلك نلاحتلا أن هذا هو النص الوحيد الذي وجدنا فيه المرطوم وبيت الخليل كما أوردته دائرة المعارف الاسلامية و والثيء المهم الذي الاحتلانة انه يذكر اسماء شمسهود هم الخلفاء الواشدون الاربعة بمكس ابقتيها اوان تسلسل اسماء الخلفاء جاء بصب تسلسلهم الحقيقي بالنسبة الازمنة حكمهم، وهذا ما يؤدى الى الشك في امر صحة الوثيقة ويبرهن على انها وضعت وصيفت فيما بعد والا كيف تسنى له ان يسلسل الاسماء بهذا الشمكل ، ولماذا لم يذكر وهذا بالطبع ما يساعدنا على القول في ان الرواية هذه تكون منتحلة من قبل المتأخرين ومنسوبة الى تسهم الدارى و

على ان اهم ما تجب الاثبارة اليه في هذا الصدد بخصوص كتاب رسول الله الذي كتبه لتسم الداري واخوته سنة تسع من الهجرة بعد منصرفه من غزوة تبوك حيث يورد ذلك ابن فضل الله العمرى من انه وجد نسخته في قطمة ادم من خف امير المؤمنين علي وبخطه وهي كما يلى(١١):

> يسم الله الرحمن الرحيم « هذا ما انطى(١٢) محمد رسول الله لتميم »

 <sup>(</sup>١٧) أي العطية ، والفعل اعطى ، بلغة اليمن وذلك اشارة الى اقطـــاع تميم الغاري .

« الدارى واخوته حبرون والمرطوم »
« وبيت عينون وبيت ابراهيم وما فيهن »
« نطية بت بدمتهم ونفذت وسلمت ذلك لهم »
« ولاعقابهم فين أذاهم آذاه الله فين آذاهم »
« لعنه الله شهد عتيق بن ابو قحافة وعمر بن »
« الخطاب وعثمان بن عفان وكتب علي بن »
« و طالب وشهد »
« و طالب وشهد»

وقد اورد العمرى ايضا وصفا دقيقا لكتاب الرسول هذا • فهو يقول: \_ وجد في خرقة سودا، من ملحم قطن وحرير من كم الحسن ابي محمد المستفي، بالله امير المؤمنين وبطاتها من كتان ابيض على تقدير كل اصبع منه ميلان اسودان ، مشقوقان بعيل ابيض جعل ضمن اكياس يضمها صندوق من ابنوس يلف في خرقة من حرير ، والكتاب في خرقة من ادم اظنها من ظهر قدم • وصا يذكره العبري في هدا الخصوص ان الكتاب آنف الذكر مكتوب بالخط الكوفي المليح القوى وهذا ما يلفت الاتباء حقا كما سنرى فيما بعد • ويضيف الى ذلك ان المستفيء كتب معه ورقة بنصه شاهدة لهم بمضمونه ، ومزيلة لشك الشال المرب وطنونه • ويؤكد العمرى ذلك كثيرا ويقول انه رأى ذلك كله بعينه ومن خط المستفيء قل ، وهو خطه المآلوف ويزيد بأنه يعرف خطه معرفة لا يشاك بها ولا يرتاب •

على ان ما يلاحظ لاول وهلة عند قراءة النص اعلاه ورود عبارة : « ابو قحافة » الف وباء وواو ، ثم « قحافة » ، و « بو طالب » بـــاه وواو ثم « طالب » ، وليس في « بو » الف ، وعند ذكر اسم « علي » سبقته عبارة « وكتب » بينما اعقب لفظة « بو طالب » عبارة « وشهد » وقد جاء ذلك على ما يبدو بالنسبة لعلي تخصيصا وتعريفا ، ومنا يلاحظ في هذه الوثيقة إيضا إنها تضارع في كثير من تفاصيلها ان لم يكن في مجموعها ما ورد في الرواية السابقه التي اوردها الحموى بهذا الخصوص ما خلا بعض الاختسارات الذى ورد مشالا فيما يتعلق بعقيقة منح الرسول « تميم واخوته » يينما وردت في سابقتها عبارة « لتنميم الدارى واصحابه» فني هذه تلمس الشمول واضح بينما في تلك أروايه التخصيص اوضح ، وهذا يفني بنا الى ان « تعميم » أخو تميم الدارى قد شسمله اقطاع الرسسول باعتباره يدخل ضس عبارة « واخوته » •

وهناك شيء آخر يجب ان نقوله في هذا الموضوع وهو ان الخسط الذي كتبت فيه تلك النصوص التي مر ذكرها كان الخط الكوفي زد على الذي كتبت فيه تلك النصوص التي مر ذكرها كان الخط الكوفي زد على صدر الاسلام بدون تنقيط ، وحروفه ذات اشكال هندسية كما نحن نعلمه من انواع الخطوط وتدرجها بحسب اطوارها ، ولا بد ان بعض حروف تلك النصوص او كلماتها قد انمحت ، وهو بالذات الرأى الذي تعسم عليه دائرة المعارف الاسلامية ، او ان قراءة النصوص الواردة بهمذا المخصوص كانت قراءة ناقصة او غير واضحة ، ولا بد لهذا الارتباك في القراءة من تأثير في صحة الرواية .

على ان ما يلفت الانتباه ـ كما اسلفنا ـ ان رواية العمرى التي اوردناها قبل قليل والتي يؤكد ناقلها انها كتبت بالاصل « بالغط الكوفي المليح القوى » • ان ذلك حقا يثير التساؤل ، فهل يا ترى تلك تعود في الواقع الى زمن الرسول !! واذا كان الامر كذلك فأن ما متوفر لدينا من حقائق عن نوع الخطوط الكتابية التي سادت في العصر الاسلامي الاول ـ كما نوهنا عنه آنفا ـ يتنافى وما ورد في تأكيد العمري على انها كتبت بخط كوفي قوي مليح ، والا فكيف يمكننا التوفيق بين الامريس ، خطط كوفي قوي مليح ، والا فكيف يمكننا التوفيق بين الامريس والحقيقة ربنا ان الامر غير هذا او ذاك بل ربما ان الوثيقة منسوبة الى تعيم ولم تدون في زمن الرسول كما تزعم ، وهذا من المحتمل يكسون

ارجح الاراء •

ومما تقدم يمكننا ان نقول ان هذه الروايات بخصــوص طبيعـــة وحقيقة الاقطاع الذي منح الى تميم ، وكذلك بخصوص النصــــوص الواردة في ذلك ، كلها تدَّعو الى التساؤل : عجبًا هل ان كل هذه الامور هي حقيقة واقعة ام لا ؟؟ ثم هل انها تتعلق بشخصية حقيقية !م شخصية اسطورية !! وهل أن تميم الداري (١٨) هذا هو حقيقة صحابي ام لا ؟؟ كل هذه اسئلة واستفهامات تتراقص في مخيلة كل من يتتبع ذلُّكُ • الا ان الحقيقة تقول : ان تميما هذا هو شخصية تأريخية حَقيقية وليست اسطورية كما ذهبت اليه دائرة المعارف الاسلامية \_ او كادت \_ وذلك بتشكيكها في شخصيته • ثم انه من الطبيعي طالمًا انه شخص غير مسلم في النشأة والنسب ، بل دخل الاسلام فيما بعد ، لا بد له وان درس كتب العهد القديم دراسة وافية ، وامثال تلك الكتـب كما هو معلــوم ملي، بالاقاصيص والروايات والاخبار المفتعلة والاساطير التي كانت تشوبهت مند عصور سحيقة آراء غريبة كلها عوامل تدعوه هو قبل كل شيء الى ان يذهب في افقه بعيداً بعد ان اضحى راوية ومخبرا في عصر الاســـــلام • وهكذا بدأ تميم ينحو المنحى الاسطوري كما هو معلوم لدينا .

ثم لا شك في ان شخصية كهذه لا بد وان تسمج حولها خيـــالات وحكايات شتى يلعب فيها الخيال دورا هاما .

اما بشأن النصوص المتغايرة التي وردت بشأن اقطاعياته فلا شــك كما ذكرت انها انتحلت او صيغت فيما بعد ونسبت اليه او هو انتحلهـــا لنفسه وصاغها بحسب رغبته •

<sup>(</sup>١٨) يذكر ابن سعد ان تعيما هذا كان قد صحب الرسول وغزا معمه وروى محته ولم يزل باللديته حتى تحول الى الشام بعد مقد الله عثمان بن عفان ، كان تعيم هذا يكتى « ابا رقية » وتؤيد ذلك ابضا دائرة المعارف الاسلامية ، واجع : ابن سعد الطبقات ، ج٧ قسم ٢ ، ص١٦٩ - ١٣٠ ـ ١٣٠

### وهب بن منبه"

وقد مر بنا سابقا ان اليهود نشروا في البلاد التي نزلوها في جزيرة العرب تعاليم التوراة وما جاء فيها من تأريخ خلسق الدنيسا ومن بعسبَ وحساب وميزان ونشروا تفاسير المفسرين للتوراة وما احاط بهسا مسن أساطير وخرافات • وكان لوهب بن منبه واضرابه من اليهسود الذيسن اسلموا فيما بعد نصيبا وافرا في ذلك •

والواقع ان اهم ما تجدر ملاحظته في هذا الخصوص ان العصر الذي عاش فيه وهب واعني به عصر التابعين – تميز بتضخم التفسير بالاسرائيليات والنصرانيات ، لكثرة من دخل منهم في الاسلام ، وشيال النقوس لسماع التفاصيل عما يشير اليه القسران من احاديث يهودية ونصرائية ، فالمسلمون مثلا نراهم اذا ما سمعوا : « فقلنا اضربوه بيعضها » تساءلوا : « وما ذلك الذي ضربوا به ؟ وما قدر سفية نوح ؟

<sup>(</sup>۱۹) هناك بحوث قيمة عن وهب بن منبه انظرها في نـ Rosenthal, History of muslim Historiography, Vol. III P. 1084

وكذلك في نــ الدوري ــ علم التاريخ ، ص١٠٣ ــ ١١٧ -- ٧١ ــ

وما اسم الغلام الذى تتله العبد الصالح في قصة موسى معه ؟ واذا تلى عليهم « فخذ اربعة من الطير » قالوا : ... ما انواع هذا الطبير ؟ وما هي الكواكب التي رآها يوسف في منامه ؟ كذلك اذا سمعوا اشارة الى بده الخليقة طلبوا بقية القصة ، وكان الذى يسد هذا الطمع هو التسوراة وما علق عليها من حواش وشروح ، بل وما ادخل عليها من اساطير وقد دخل بعض هؤلاء اليهود في الاسلام فتسرب منهم الى المسلمين كثير من هذه الاخبار ودخلت في تفسير القرآن يستكملون بها المسلمين كثير من يتحرج كبار الصحابة مثل ابن عباس من اخذ قولهم (٢٠٠٠) بالرغم مما روى عن النبي قوله : .. « اذا حدثكم اهل الكتاب فلا تصدقوهم ولا تكذيرهم » على ان معظم الروايات التي وردت عن بني اسرائيل في كثير من التفاسير كنهسير بن جرير مثلا لو تتبعنها لتلمست بوضوح ان بطل الرواية فيها هو وهب بن منبه ، ومما يلاهنظ في روايات وهب هدف واقاصيصه بأنها غير دقيقة ، فكان يقص كتب اليهود واحاديثهم من غير تحر دقيق ، او من غير ان تصبغ علية ،

اما المسلمون فقد تساهلوا في اخذهم عنه كما اشار اليه ابن خلدون لانه لا يترتب على ما يحكى استنباط لحكم شرعى او نحوه (۲۱٪ •

والواقع فأن وهب بن منبه يعتبر ذا دور بارز وبالاخص اذا ما اخذنا

اننا لو تنبعنا موقف البرواة والمؤرخيين من وهب واخباره ، للاحظنا انهم كانوا على قسمين، وكانهو موضع نقد واختلاف . فبينما يوثقه البعض ينتقده اخرون ، وكان وهب من اصحاب الاخبسار والقصص . فياقوت يدعوه « الاخباري صاحب القصص » ، ويؤيدهما الذهبي خلكان يصغه بـ « صاحب الاخبار والقصص » ، ويؤيدهما الذهبي حين يقول نـ « كان اخباريا علامة قاصا » . انظر الدوري ـ علم الناريخ ، ص ؟ . ا

<sup>(</sup>۲۱) نفس المصدر ، ص۲۵۲

بنظر الاعتبار كونه اول من وضع هيكلا وان كان قصصيا لنتريخ اخبوة منذ بدء الخليقة حتى ظهور الاسلام • وقد اخذ عنه او تأثر به من ناحية المادة او الهيكل بعض المؤرخين التالين<sup>(۲۲)</sup> •

ووهب هذا \_ من اليمن \_ كان على جانب عليهم من النقسافة والاطلاع و له اخبار الثيرة وقصص تتعلق بأخبار الاوانل وقيام الدنيا واحوال الانبياء وقد الله في ترجمة الملوك المتوجة من حصير واحبارهم وقصصهم وقبورهم واشعارهم في مجلد واحد كما يقسول ابن خلكان ، ويضيف الى ذلك بأنه من الكتب المليدة (١٢٠ و وكان وهب يقول : قرآت من كتب الله الثين وسبعين كتابا ، بينما نالحظه يقول في رواية اخرى بأنه قرآ انتين وتسعين كتابا المحقلة يقول في رواية اخرى بأنه و الثان وسبعون منها انزلت من السساء و اثنان وسبعون منها انزلت في الكتائس وفي ايدى الناس ، وعشرون لا يعلمها الا القليل ، ويزعم انه وجد في كله : ـ ان من اضاف الى نفسه نتينا من المشية نقد كثر (۱۲۰ ،

يبدو من ذلك ن وهب هذا كان يدين بفكرة اهل القدر ، فقــد ذكر احمد بن منبه عن عبد الرزاق بن ابيه انه حج عامة الفقهاء عام ١٠٠ هجرية ، فحج وهب ، فلما صلوا العشاء اتاه نفر فيهم عطاء والحسن وهم يريدون ان يذاكروه في القدر ، قال : فامعن في باب من الحمــد فما زال حتى طلع الفجر فافترقوا ولم يسألوه عن شيء ، قال احمد وكان يتهم بشيء

<sup>(</sup>۲۲) الدوري ــ علم التاريخ ، ص١١٣

<sup>(</sup>۲۳) ابن خلكان ... وفيات الإعبان ؛ ج۲ ، ص ۲۲۷ . قللك : الدورى ... علم التاريخ ، ص. ۱۱۱ ، حيث يرى الاستاذ الدورى انه من الحتمل كناب « التيجان في ملوك حمي واليمن » لكن هذا الكتاب الاساس لكتاب « التيجان في ملوك حمي واليمن » الذي رواه هشام منسوبا الى وهب عن طريق عبد التمم بن ادويس.

 <sup>(</sup>٣٤) ان هذا التباين ألواسع فى عدد الكتب وفي تسبيها امر يثير الشك ،
 وففت النظر ولهذا قبن الصعب قبوله والتعـــويل عليه . انظر :
 الدورى \_ علم التاريخ ، ص٥٠١

<sup>(</sup>٢٥) ابن سعد \_ الطبقات الكبرى \_ ليلن ، جه ، ص١٩٥

من القدر ، وقال الجوزاني بأن وهب كان قد كتب كتابا في القدر ثم حدت. انه ندم عليه(٣٦) .

والواقع اننا لو تتبعنا روايات وهب واقاصيصه لالفينا سيلا لا حصر له وكلها ملي، بروايات اسطورية لا يأتلف معها العقل او المنطق وكنسير منها ـ كما مر معنا ـ جاء في وصف يوم البعث والحشر وفي الخلق وخلق آدم وغير ذلك من الامور التي تطرق اليها في اساطيره • فسا قاله مثلا في خلق آدم :ـ ان رأسه من الارض الاولى وعنقه من الثانية وصدره من الثالثة ويداه من الرابعة وبطنه وظهره من الخاصة وعجزه من السادسة وساقاه وقدماه من السابعة وسعاه آدم لانه خلقه من اديم الارض (٣٠٠) •

والرواية لا تحتاج الى كبير عناء في التدقيق والتحقيق لانها خاوية متهافتة على نفسها متفككة في الاسلوب الذى صيغت به •

على ان ما وردنا من اخبار الاولين وحكايات الانبياء شيء كشير ، ومن ذلك ما كان يرويه وهب في اقاصيصه كقوله مشـــلا: ان بين نـــوح وابراهيم الفا سنة ومائتا سنة واربعون سنة والذي حاج ابراهيم في ربه هو نموذ بن كنمان وهو اول من تجبر وقهر وغضب وسن سنن الســـوب واول من لبس لبوس التاج ووضع اسرار النجوم ونظر فيه وعمل بــه واهلكه الله بعوضة دخلت في خياشيمه فعذب بها اربعــين ســـنة ثــم مات(۲۸) .

ومن اقاصيصه مثلا التي تبدو عليها المسحة اليهودية والتي تسدل

 <sup>(</sup>٢٦) ابن خلكان \_\_ وفيات الاعيان ، ج٢ ، ص٢٦٨ . ومع ذلك فت\_رد
 اشارة الى انه بقي فدريا إلى فترة متأخرة من حياته . انظ\_\_\_ :
 الدورى \_\_ علم التاريخ ، ص١٠٤

 <sup>(</sup>۲۷) الكسائي - قصص الانبياء - ليدن ، ص ۲۳ - ۲۱
 (۸۸) ابن قتيبة - المعارف ، ص ۱۵

بوضوح على الترسب الفكرى الضخم من الثقافات القديمة الذي كان متشبعاً به وهب(۲۹) ما رواه :ــ ان اسحاق امر ابنه يعقوب ان لا ينكح امرأة من الكنعانيين<sup>(٢٠)</sup> ، وان ينكح من بنات خاله « لابان بن ناهر بن ازر ﴾ وكان مسكنه فلسطين فتوجه اليها يعقوب وادركه في بعض الطريق الليل فبات متوسدا حجرا ، فرأى فيما يرى النايم ــ كذا • • !! ــ كان سلما منصوبا الى باب السماء عند رأسه والملايكة ــ كذا ••• ! ــ تنزل منه وتعرج فيه واوحى الله اليه اني انا الله لا اله الا انا الهك واله آباءك ابراهيم وأسماعيل واسحاق وقد ورثتك هذه الارض المقدسة وذريتك من بعدائوباركتفيكوفيهم وجعلتفيكم الكتابوالحكمة والنبوة ثم انا معكحتى تدرك هذا المكان فاجعله بيتا تعبدني فيه انتوذريتك فيقال انه بيت المقدس فبناه داود وابنه سليمان ثم اخرجته الجبابرة بعد ذلك فاجتاز به شعيا وقيل عزير فرآه خرابا فقال : انما يحي هذه الله بعد موتها فأماتـــه الله ماية ــ كذا ــ عام ثم بعثه كما قص عز ّوجل في كتابه الكريم • ثـــم بناه ملك من ملوك فارس يقال له كوشك ٠٠٠ وهكذا يستمر في وصف

<sup>(</sup>٢٩) مما يلاحظ من الهوايات النسوبة اليه أن وهب روى قطعا من العهد القديم منقولة بصروة حسنة ومقتيسة في تفسير الطبري ، وقطعا من الجارة على معرفة بالتلهود . ويذكر أنسه روى اسماء سغر التكوين والشخاصه طبقا النص العبري مع ملاحظة تحريفات الترجمة السريانية . وهناك اشتارات تدل على معرفة وهب بالعبرية وربعا بالسريانية . فقد ذكر الاستاذ الدورى أنسه ورد في كتاب ( التيجان في مول حمير واليمن — ص ٢٨١ ) المسسوب الي تغسيره باللمان العربي « مشتري » > و« مهلل » عبراني تفسيره باللسان العربي « محمود » > و« مالاني » سرياني تفسيره بالله » مرمود « ١ دو « مالاني » سرياني تفسيره بالعربية « محمود » > و « ماليل » عبراني تفسيره بالعربية « مصود » > و « ماليل » مرباني تفسيره بالعربية « مسبح الله » . راجع : المدورى — عام التاريخ > منه، الحربية كذاك مع حاضية رقم (؟) > ص ١٠٠٠

<sup>(</sup>٣٠) انظر القصة مفصلا في أ ابن قتيبة \_ المعادف ، ص١٨

المسجد الاقصى وقبة المعراج ـ قبة الصخرة ـ وقبة داود وما الى ذلك من امــور(٢١) •

لقد مر معن سابقا ان وهب كان واسع الاطازع غزير المعرفة ما ترك ناردة ولا واردة الا وقــص فيها • وكان بطبيعة العــال للاســـاطير والاقاصيص اليهودية والنصرائية المعين الدافق الذي اســـتتى منه وهب كثيرا من اقواله واقاصيصه كما مر معنا ان هناك مؤلفات كثيرة تنسب الى وهب عن فترة ما قبل الاسلام ، ومن تلك كتابه « مبتدا الخلق » او (المبدأ) او (المبتدأ) ، ويرى روزتال ان كتاب الاسرائيليات قد يكون نفس كتاب المبتدأ(۲۲) •

وواضح لدينا ان وهب هذا ، لم يكن بامكانه تفيير ما طبعـت به عقليته من ناهية الفكر والثقافة باعتباره يهودى النشأة والثقافة . ولهذا نراه لا يتحرج حتى من الاعتماد على روايات بني اسرائيـــل وتثبيتها في كثير من رواياته واقاصيصه . ولهذا يذكر لنا ياقوت الحموى ان وهبـــاكان كثير النقل من الكتب القديمة المعروفة بالاسرائيليات "" .

قلنا ان وعب كان يروي في امور كثيرة ومن ذلك ما يتعلق بيــوم القيامة ، فقد ورد في ذلك قوله :ــ انه عندما يكون ذلك اليوم وتحشر المخلائق لفصل القضاء ، قيل لآدم قم وابعث بعثا الى الجنة وابعث بعثا الى النار فيعرفهم أدم بسيمائهم كما رآهم في الدنيا فيصيح صيحة لا يبقى احد في الموقف الا وسمعا فيقبل عليهم ويقول لهم :ــ انسيتم عهد ربكم

Rosenthal, History of Muslim Historiography, p. 265 note 2.

Becker — Papyrii, Ip. 8 off.

(٣٣) الدورى ــ علم التاريخ ، ص١٠٥ كذلك : ياقوت الحموي ــ معجم الادباء ، « ن. مرغليوث » ــ ليدن

<sup>(</sup>٣١) ياقوت ــ معجم البلدان ، ج} ، ص٩٩٥ ــ ٩٩٥

<sup>(</sup>٣٢) الدوري \_ علم التاريخ ، ص ١٠٧٠ . كذلك :\_

وشهادتكم له بأنه الواحد القهار ، فيقولون انا كنا عن هـــذا غافلين او يقولون انها اشرك آباؤنا من قبل يعنون به قابيل لانه اول من عصى ربه وقتل الخاه هابيل • ثم يصيحون صيحة ويقولون :ــ ربنا ارنا الذيب اضلانا من العبن والانس نجعلها تحت اقدامنا ليكون من الاسفلين يعنون ابليس اللعين ــ كذا ــ وقابيل بن آدم ، فعند ذلك يقبض آدم بشــساله تسعمائة وتسع وتسعين الى النار وواحد بيسينه الى الجنة ثم يقول آدم : يا رب هل وفيت ما امرت به فيقال له :ــ نعم فادخل الجنة برحستي(٢٠) .

عجيب غرب امر هذه الرواية ، كيف تسنى لآدم ان يقيض بشماله ( ٩٩٩) شخصا وليت شعري اعلم اي قبضة تلك التي تمسك دفعة واحدة ذلك العدد الضخم من البشر ، ثم لماذا هذا الفرق الهائل بين اهل النار واهل الجنة كما هو وارد فيما تزعم الرواية ؟؟ ثم ما هو تأويل ذلك !! اللهم الا تبرير واحد يمكننا الاخذ به اذ ربما كان ذلك كأسلوب للتخويف وحث الناس على عدم ارتكاب ما يأثمون عليه فتكون النار جزاء لهم و وهذا اللوز من الاسلوب القصصي مألوف لدينا على سبيسل الترغيب والتخويف في كثير من القصص الدني كما هو الحال عند الحسن البصري ويزيد بن ابان الرقائي ووهب واضرابهم و

هذا ومن حكايات بني اسرائيل واقاصيص الاوأبين ما رواه وهب بخصوص صالح عليه السلام قال :ــ ان الله عز وجل بعث صالحا الى قومه حين راهق الحلم وكان رجلا احمر الى البياض سيناط الشعر<sup>(۳)</sup>، ه وكان يشي حافيا ولا يتخذ حذاء كما يشي المسيح ، ولا يتخذ مسكنا ولا بيتا ولا يزال مع ناقة ربه حيث توجهت ٥٠ الخ القصة<sup>(۲۱)</sup> .

<sup>(</sup>٣٤) الكسائي ـ قصص الانبياء ـ ليدن ، ص٥٩ ـ ٦٠

<sup>(</sup>٣٥) **السناط :** الذى لا لحية له ، او كان خفيف العارضين ، فهـــو وسنوط وسنوط .

<sup>(</sup>٣٦) ابن قتيبة المعارف ، ص١٤

هذا غيض من فيض وقليل من كثير •

أما وفاة وهب فالثابت انه توفي عام ١١٠ ه بصنعاء في اول خسلافة هشام بن عبد الملك(٢٧٠) . هذا وقد ورد عنه انه كان قد ولي القضاء لعمر ابن عبد العزيز ، ويدعي ياقوت انه مات على قضاء صنعاء وهذا غير ممكن ، وقد سجن وهب في الاعوام الاخيرة كما انه جلد ولا نصرف بالتأكيد سبب ذلك ، ويبدو انه حاد المزاج يتعصب ليمانيت (٢٨٠).

<sup>(</sup>۳۷) ابن سعد ــ الطبقات الكبرى ــ ليدن ، جه ، ص٣٩٥ . كذلــــك احمد امين ــ فجر الاسلام ، ج ا ، ص٢٠٦٠

<sup>(</sup>۳۸) الدوری ــ علم التاریخ ، ص: ۱ . کلاك انظر : یاقوت الحموی ــ معجم الادباء ــ « ن. مرغلیوث » ــ لیـــدن ، ۱۹۰۷ ــ ۱۹۲۷ ، ج۷ ، ص۲۳۲ .

### كتب الاحبار

وهو ابو اسحاق كعب بن ماتع بن هيسوع اقدم مؤرخي الاتسار والتقاليد اليهودية الاسلامية عند العرب وهو من يهود اليمن (٢٠٠٠) و وقد دخل الاسلام اما في خلافة ابي بكر او عمر وكان يسسمى بـ « كسب الاحبار » او كعب الخير (٤٠٠٠) و اتقل بعد اسلامه الى المدينة ثم الى الشمام وقد اخذ عنه اثنان هما اكبر من نشر علمه : ابن عباس وهذا يملل ما في تمسيره من اسرائيليات و ابو هريرة و ولم يؤثر عنه انه الف كما اثر عن تمبيره من ولكن كل تماليه على ما وصل الينا ـ كانت شفوية وما نقل عنه يدل على علمه الواسع بالتقافة اليهودية واساطيرها و وقد لاحظ بعض الثقاة كابن قتيبة والنووي لا يروى عنه ابدا ، وابن جرير الطبرى يوي عنه قبلا ولكن غيرهم كالتعليي والكسائي ينقل عنه كثيرا في قصص يروي عنه قليلا ولكن غيرهم كالتعليي والكسائي ينقل عنه كثيرا في قصص بعف الإنباء كتمة يوسف والوليد بن الريان واشباه ذلك كما سترى فيمسا

ويروي الطبري ان كعب هذا جاء الى عمر بن الخطاب قبل مقتلـــه بثلاثة ايام وقال له :ـــ اعهد فآنك ميت في ثلاثة ايام • قال : وما يدريك ؟ قال : اجده في كتاب الله عز وجل في التوراة • قال عمر : انك لتجد عمر ابن الخطاب في التوراة ؟ قال : اللهم لا ، ولكن اجد صـــفتك وحليتك ، وانه فنى اجلك وهذه القصة ان صحت دلت على مكيدة قتل عمر ، ثـــم

 <sup>(</sup>٣٩) بروي العسقلاني انه بن آل ذي رعين ، وقبل من ذي الكلاع .
 راجع : العسقلاني ــ تهذيب النهذيب ، ص٣٩

<sup>— :</sup> راجع (٤٠) The Encyclopaedia of ISLAM, Vol. II, London, 1927

P. 582

وضعها في هذه الصيغة الاسرائيلية كما تدلنا على مقدار اختلاقه فيســـا ينقــــل •

وعلى الجلة فقد دخل على المسلمين من هؤلاء وامثالهم في عقيدتهم وعلى الجلة فقد دخل على المسلمين من هؤلاء وامثالهم في عقيدتهم اكبر من تسربت منهم اخبار اليهود الى المسلمين وكان ذلك عند دخسول امثال هؤلاء الى الاسلام فوادت المنقولات وتواترت الروايات والاقاصبيص ويقى معظمهم على ما كان لديهم مما لا تعلق له بالاحكام الشرعية التي يحتاطون لها مثل بدء الخليقة وما يرجع الى الحدثان والملاحم وامشال ذلك ، فامتلات التفاسير من المنقولات عندهم في امثال هذه الاغسراض اخبار موقوفة عليهم وليست منا يرجع الى الاحكام فيتحرى في الصحة التي يجب بها العمل وتساهل المفسرون في ذلك وملاؤا كتب التفسير بهذه المنقولات ثانك وملاؤا كتب التفسير

على ان اهم ما يمكن ملاحظته في القصص التي وردت عن كعب الاحبار انها جملة وتفصيلا ذات اغراض دينية يحث فيها جمهور المسلمين بشكل او بآخر على القيام ببعض الامور ذات الصبغة الدينية بأسلوب كله تشويق وتحبيب وترغيب و ومن اقواله مثلا :ــ من زار البيت المقدس شوقا اليه دخل الجنة ، ومن صلى فيه ركمتين خرج من ذنوبه كيوم ولدته امه واعطي قلبا شاكرا ولسانا ذاكرا ومن تصدق فيه بدرهم كان فداءه من النار ومن صام فيه يوما واحدا كتبت له براءته من النار (11) .

وكعب يريد من روايته تلـك ان يحبب الى الناس ويشـــوقهم الى زيارة بيت المقدس فتراه يسلك من اجل ذلك اسلوبا ترغيبيا جميلا ، على انه مثلا يروي لنا في رواية اخرى قصة بناء بيت المقدس وكيف تم ذلك ،

<sup>(</sup>١)) احمد امين \_ فجر الاسلام ، ج۱ ، ص١٩٩ (٢)) المصدر ذاته نفس الصفحة

<sup>(</sup>٣٤) الحموى \_ معجم البلدان ، ج ٤ ، ص ٩٢٥٥

والرواية بحد ذاتها تدل بوضوح على ترسبات ثقافته الاسرائيلية وقولبة عقله ضمن اطار تلك الثقافة واليك هذه القصة :\_

قال كعب :ـــ اوصى الله تعالى الى داود ابن لي بيتا ، قال يا رب : واين من الارض ، قال : حيث ترى الملك شاهرا ســـيفه فرأى داود ملكا على الصخرة واقفا وبيده سيف(<sup>111)</sup> .

على ان اخبار بيت المقدس ومناقبها والاقاصيص التي ترد بهـذا الخصوص نجد ان روايات كعب زاخرة بذلك • ومما قصـه في هـذا الصدد قوله :ــ ان معقل المؤمنين ايام العجال البيت المقـدس يحاصرهم فيه حتى يأكلوا اوتار قستهم من الجوع فبينما هم كذلك اذا سمعوا صوتا من الصخرة فيقولون هذا صوت رجل شبعان فينظرون فاذا عيسى بــن مريم ، فذا رآه اللجال هرب منه فيتلقاه بباب ليد فيقتله (١٠٠٠) .

نظرة واحدة على تلك الاقصوصة نلاحــظ بوضــوح الصــيغة الاسرائيلية التي وردت فيها بشكل جلي، زد على ذلك الاخيلة الاسطورية والاسلوب الذى اعتدناه والفناه في روايات واقاصيص الكتاب المقدس، ولا مندوحة من ذلك فكعب الاحبار قاص مجيد وراوية واسع الاطــلاع ذو ثقافة ومعرفة عميقتين في كتب العد القديم واخبار بني اسرائيل •

هذا ومنا يجدر تثبيته هنا ان كعب هذا كان قد روى وقص اخبارا وحكايات شتى في امور الخليقة والكون وخلــق الارض والجبـــــال والبحار<sup>(13)</sup> • وما الى ذلك من امور بث فيها كثيرا من اخبار التوراة وبني

<sup>(</sup>٤٤) الحموي \_ معجم البلدان ، ج٤ ، ص٩٢٥

<sup>(</sup>٥)) المصدر السابق ، نفس الصفحة

 <sup>(</sup>٢٦) راجع القصص والروايات التي وردت بهذا الخصوص في :\_
 الكسائي \_\_ قصص الأنبياء ، ص٨ \_\_ ١

اسرائيل فجاءت ذات طابع اسطورى القداه في اسلوبه القصصي واسلوب اشرابه من اليهود الذين دخلوا الاسلام امثال وهب بن منبه وعبدالله بن سلام وغيرهم •

اما وفاة كعب فقد قلنا سابقا انه لما اسلم خرج من المدينة انى الشام فسكن في حمص حتى توفي بها سنة ٣٣ ه في خلافة عثمان وفيها ارخه غير واحد وقد بلغ من العمر مائة واربعة سنين(٢٧) .

(٧٤) العسقلاني \_ تهذيب التهذيب ، ص٣٩٥

# يزيد بن إبان الرقاشي

وهو فارسي الاصل ونظرا لكونه كذلك نجده قد ورث التقصيص الذى اشتهر به • وهو قاص مبدع مجيد ، كما كان الفضل وعبد الصمد الرقاشيان (١٤٠ • ويرى الجاحظ ان الفن القصصي هذا ما نشأ الاحيث كان امثال يزيد بن ابان الرقاشي هذا الله عن المساعد على المساعد المساع

(٨١) وهو الفضل بن عيسى الرقاشي ، كان سجاعا في قصصه ، وكـــان عمرو بن عبيد وهشام بن حسان وابان بن ابي عياش يأتون مجلسه، قال له داود بن ابي هند ألله لولا الله تفسر القرآن برايك لاتيناك في مجلسك !! قال : فهل تراني احرم حلالا واحل حراماً ... !! وانما كان يتلو الاية التي فيها ذكر النار والجنة والحشر والموت واشباه ذلك . وقد كان عبدالصمد بن الفضل وابو العباس القاسم بن يحيى وعامة قصاص البصرة ، وهم اخطب من الخطباء يجلس اليهم عامة الفقهاء وكان يقول في قصصه : - سل الارض فقل : من شق انهارك وغرس اشجارك وجنى ثمارك ؟ فان لم تجب حوارا اجابتك اعتبارا. انظر : الجاحظ \_ البيان والتبيين ، ج١ ، ص٢٣٦ ، ص٢٤٧ . اما عبد الصمد الرقاشي فكان هذا هو الآخر سجاعا في قصصه وخطمه قال سئل ذات يوم: لم تؤثر السجع على المنثور وتلزم نفسك القوافي واقامة الوزن ؟ قال : ان كلامي لو كنت لا آمل فيه الا سماع الشاهد لقل خلافي عليك ولكنى اربد الفائب والحاضر والراهسس والغابر ، فالحفظ اليه اسرع والإذان لسماعه انشط وهو أحـــق بالتقييد وبقلة التفلت . وما تكلمت به العرب من جيد المنثور اكثـــر مما تكلمت به من جيد الموزون فلم يحفظ من جيد المنشور عشره ولا ضاع من الموزون عشره . المصدر السابق ، ص٢٣٤

وكان يزيد ــ فيما يظهر ــ من اوائل الذين ادخلوا هذا النمط مــن الوعظ ، وهذه الوسيلة الى تقوية العاطقة الدينية • فهو بحق يعتبر مـــن الرواد الافذاذ في مضمار القصص الديني ، وكانت تحدوه في قصصـــه رغبته في خدمة الدين الحنيف ، وترسيخ وتعميق مفاهيمه لدى جمهــور المسلمين • اما الناس فكانوا يختلفون في تقديره • فقد كان هنالــك الى جانب المعجبين به ، من كان يرى في اسلوبه هـــذا تكلفا وتلفيقا ، فكان يستثقل حديثه ، ويبغض مجلسه ، ويتحدث بن ابي امية عنه فيقول :ـــ

> شـــهدت الرقاشي في مجلــس وكمان الى بغيضــــا مقيتـــــا فقــال: اقترح كــل مــا تشــــتهي

فقلت: اقترحت عليك السكوتا

وكان المحدثون يعرضون عنه ويتهمونه • ذلك ان طبيعة القصص والرغبة في التأثير والقصد اليه لم تكن تتفق كثيرا مع التزمت في الرواية ، فكانت تعدو به في كثير من الأحيان عن الدقة وتجرى الصحة وبذلك كثرت في رواية الحديث مآخذه كما كثر الطعن عليــه • فكان شــعبة يقول :ــ « لأن اقطع الطريق احب الى من ان اروي عن يزيد » ، ويقول مرة اخرى : « لأن أزني احب الي من ان احدث عن يزيــــد الرقاشي » ، ويقول بن حيان :ـــ « غَفل عن حَفظ الحديث شغلا بالعبادة » •

وقد كان يزيد الرقاشي رقيق العاطفة حاد الشعور كما يؤخذ مــن اخباره وكلماته ، وقد مات في العشرة الثانية من القرن الثاني كما نقـــل صاحب تهذيب التهذيب عن البخاري .

# الحسن البصري

وهو ابن ابي الحسن البصري • شخصية بارزة من شخصيات القرن الاول الهجرى • سيان بيع ابوة أبان الفتوحات الاسلامية وحمل من ميسان الى المدينة ، وغدا فيها مولى لزيد بن ثابت الشهير وتزوج من أسة لأم سلمة تدعى « خيرة » فأنجيا الحسن عام ٢٦ ه – ٢٤٢ م وشب الحسن في وادي القرى ، ثم استقر في البصرة واشتهر فيها بمتانة خلقه وتقدواه وعلمه وفصاحته • وكان يعتبر ندا لماصره الحجاج في الخطابة وراويسة ثبتا للحديث ، فقد عرف عنه انه كان متصلا بسيمين رجل من شهدوا وقعة بدر ، وان كان عمدته في رواية الحديث هو انس بن مالك (من) •

والحسن البصري قاص مجيد امتاز بورعه وتقواه ، وبسعة مداركه وعلى كمبه في امور الدين والققه ، وقد مر معنا سابقا عند الحديث عسن موقف المسلمين من القصاص كيف ان الخلفاء وائمة المسلمين وقفوا موقفا صلبا تجاه القصاص فضعوا جمهور المسلمين من الجلوس اليهم والاستماع الى احديثهم • وكيف ان الامام على لما دخل مسجد البصرة اخذ يخرج القصاص منه واحدا تلو الاخر حتى اتهى الى الصسين البصري فتركه يعدث الناس ولم يخرجه تمبيرا عن تقديره لشخص الحسين البصري ولملمه وتقاه •

والحق فأن الحسن البصرى كان قاصا من نوع آخر ، لو نظــ وناه قياسا لما مر معنا من امثال وهب بن منبه وكعب الاحبار واضرابهما ، فهو لم يكن ينحو منحى الذين يعتـــدون على الاسرائيليات والنصرانيات .

 <sup>(</sup>٥٠) دائرة المعارف الاسلامية ـ باللغة العربيــة ـ مصر ٤ م ٧ ٤ ص ٣٨١
 « مادة الحسن البصري » .

اما كان يعتمد على التذكير بالآخرة ونعوها ، ويستخرج العظة معا يقسم حوله من حوادث ، فقد كان يجلس في آخر المستجد بالبصرة وحسوله الناس يسألونه في الفقه وفي حوادث الفتن التي كانت في عهده ويحدثهم بما صح عنده من حديث • ويقص عليهم فيعظهم ويذكرهم •

وكقوله : « يا ابن آدم لم تكن فكونت ، وسألت فاعطيت ، وسئلت فعنعت ، فبئس ما صنعت !! » ثم يكور ذلك مرارا . وله اقوال كشــيرة من هذا النحو مبثوثة في كتب الادب<sup>(١٥)</sup> .

والواقع فنظرة خاطفة على اقواله تلك مثلا ترينا الاسلوب الذى استعمله في احاديثه وهو غالب ما كان يمتاز بالنصح والارشاد وتقريب بعض الامور الدينية الى عقول محدثيه وتفوسهم • واسلوبه على ما يظهر لنا في اقواله تلك يمتاز بالاضافة لما اسلفنا بالتذكير في عمل الخير والتحذير من عواقب الامور •

<sup>(</sup>١٥) احمد امين \_ فجر الابيلام ، ج١ ، ص١٩٩٠

## صالح المري

وهو من رواد القصص الديني الإجلاء • وكان يكنى « ابا بشر » وهو مولى مرة بن عبد القيس • وقد كان من اهل الغير والصلاح وكسان يرى رأي اهل القدر<sup>(۱۲)</sup> • وكان عابدا بليغا ، وقاصا مجيدا ، وكشيرا ما كان يشد في قصصه وفي مواعظه هذا البيت :

> فبات يتر َوَّي اصول الغسيل فعاش الغسيل ومات الرجيل

وكان صحيح الكلام رقيق المجلس ، عذب الموعظة ، ذا اسلوب طلق مستطاب ، ومن اقواله :\_

« سوء الاستماع نفاق • وقد لا يفهم المستمع الا بالتفهم ، وقـــد يفهم ايضا من لا يفهم »(<sup>ot)</sup> •

وكان يسلك في كلامه اسلوب الوعظ والنصح والارشــــاد وتوجيه جمهور المسلمين وجهة الخير والعمل الصالح ، وتحذيرهم بضرورة تجنب عمل الشر وما يترتب على ذلك ـــفي حالة العكس ـــ من عواقب وخيمة.

كما لنظرته الدينية ولتقافته هذه اثرا واضحا في قولبة افكاره ومن ذلك كان صالح المري كثيرا ما يردد في مجلسه قوله :\_ اعوذ بك مسن الخسف والمسخ والرجفة والزلزلة والصاعقة والربح المهلكة واعوذ بك من جهد البلاء ومن شماتة الاعداء وكان يقول :\_ اعوذ بك من التعسب والتعذر والخبية وسوء المنقلب و اللهم من ارادني بغير فيسر لي خيره ،

<sup>(</sup>٥٢) الجاحظ \_ البيان والتبين ، ج١ ، ص١٠١

ومن ارادني بشر فاكفني شره ، اللهم اسألك خصــب الرحل وصـــلاح الاهـــل(٩٠) .

من هذا الاسلوب الواضح والدعاء الهاديء نستطيع ان نستقرى. نفسية صاحبنا البسيطة الزاهدة المتعبدة ، ولا غرو اذا ما انمكس ذلك في كل ما يروى وما يقص .

هذا ولو تقصينا اخبار وقصص صالح المري وامثاله لوجدةا امامنا حشدا من هؤلاء الذين آلت الينا رواياتهم واقاصيصهم ولا سيما اولئسك المتعبدين الزاهدين امتسال امي حازم الاعرج « المتوفي عام ١٤١ ه » ، وقد كان هذا صالحا ورعا وزاهدا امتازت قصصه بصبغتها الدينية ودعوته لممل الخير وتجنب كل ما هو شر ومن امثاله كثيرون .

(٤٥) نفس المسدر ، ج٣ ، ص١٧٧

الباب الناني تصص الظر انداني تصص الظر انة



### نظرة عامة

يظهر للمتتبع الدارس للقصص والقصاص في الاسلام ما آلت اليه القصة والقصاص وما حصل عليها من تطور ملموس ، سواء كان ذلك في الاسلوب او في الفرض • فيعد ان كانت تعنى بأمور الدين والخليقة وما الى ذلك ، اضحت الان تميل الى الظرافة والفكاهة • وبعد ان كدت ذات اتجاهات سامية أخذت تميل الى الهزل والفكاهة ، وغدت هذه الصناعة في غاية من السخف بعد ان كانت تنزع الى غاية من اكرم الغايات مذ ان بدأت بعثل يزيد بن ابان الرقائي (١٠) •

وهكذا اخذت طائفة من القصاص ، وهم قصاص الجناهير ، او قصاص الجناهير ، او قصاص العامة الذين استفحل امرهم بتأثيرهم على الناس اذ تدهوروا ولم يعنوا بالقرآن او الحديث ، بل صار قصدهم اضحاف الناس وجلب رضاهم ليحصلوا على مالهم وذلك برواية القصص الغربية والاسمار المضحكة والخزعبات المختلفة ،

<sup>(</sup>۱) ويزيد بن ابان الرقائى هذا فارسى الدم عربق فى فارسيته ... وقسد سبق الكلام عنه آنفا ... ويعتقد الجاحظ ان لجنسيته هذه السر فى حياته ، وابرز ما يظهر فيه هذا الاثر هو القصص الديني الذي عرف به . فقد كان قاصا معيدا وما نحن نحسب ان هذا الفن ننسا الاحيث كان امثال يزيد الرقائى هذا . وكان كما اسلفت من ابنساء الفرس وورث الروح الفارسية ، حيث كانت مجالسهم تنشقق عسن اخبار الامم الماضية وكان تأويلهم للقرآن يزخر بالاقاصيص المختلفة . وكان يزيد فيما يظهر من اوائل الذين ادخوا هذا النمط من الوعظ . وهذه هي الوسيلة الى تقوية العاطفة الدينية . انظر كذلك: المجاحظ

منباينة ليستهووا بها الناس • ومن طريف ما يروى<sup>(؟)</sup> :... ان احدهم قام فوعظ وقص ودعا حتى كثر الزحام عليه ثم قال :... روى لنا غير واحد الله من بلغ لسانه ارتبة انقه لم يدخل النار • فعا بقي احد الا واخسرج

وسنَّاتي فيما بعد على بعض هؤلاء القصاص الظرفاء •

وقد اختلقوا الاحاديث والروايات واوردوها فى اسساليب غريبة

ل. ا لسانه يومي به ارتبة اتفه ه

<sup>(</sup>٣) الدوري ومعروف ـ تاريخ الحضارة العربية ، ص١١١

بعض رواد قصص الفكاهة

و ابو كعب الصوفي • عبد الاعلى القاص



### أبو كسب الصوفي

وابو كعب هذا يمثل الطور الذى نحسن بصدده من القصص والقصاص ، وذلك حين صار هذا الفن صناعة من الصناعات الدنيا التي يلتمس بها العيش وصار القصاص من طبقة السؤال والمستجدين يمدون اعتاقهم للجمعة انتظارا للصلة والعائدة \_ كما يصفهم الجاحظ (۱۱ :\_ واصبحوا يسلكون مع القرادين ومن اليهم في نظام واحد كالذى نجده فيما يرويه الجاحظ عن ابراهيم الموصلي في حديثه عن زلزل المغني انه كان يكايده مكايدة القصاص والقرادين (۱۲) .

ولقد كان لهم في سبيلهم هذه اشياء يتندر الناس بها ويتضاحكون منها كما كانوا يتخذون العبث واضحاك الناس \_ كما اسلفنا \_ ســببا من اسبابهم ووسيلة يروجون بها لانفسهم ، ومن هذه الطبقة من القصاص هو ابو كعب الصوفي هذا ، وقد كان هو نفسه يحفـــظ نوادر هـــؤلاء القصاص ويتندر بها ويضحك منها .

وفيما يلمي شيء من نوادره واقاصيصه الطريفة :ــ

قال ابو كعب<sup>(٢)</sup> :ـــ كان رجل يُنجري على رجل رغيفا في كل يــــوم فكان اذا اتاه الرغيف يقول :ـــ لعنك الله ، ولعن من بعثك ، ولعنني ان تركتك حتى اصيب خيرا منك .

<sup>(1)</sup> الجاحظ \_ البخلاء ، ص٢٦٧

<sup>(</sup>۲) القرادون: جمع مفردها « قراد » وهو سائس القرد

 <sup>(</sup>٣) الجاحظ \_ البيان والتبيين ، ج٣ ، ص.٥٥ \_ ٢٥١

ومن نوادره قوله<sup>(1)</sup> :ــ كنا عند عيش بن القاسم ، ومعنا سيفويه القاص ، فاتينا بفالوذجة حارة ، فابتلع سيفويه منهـــا لتسة فعشي عليه من شدة حرها فلما افاق قال :ـــ مات لي ثلاثة بنين ما دخل جوفي عليهم مـــن الحرقة ، ما دخل جوفي من حرقة هده اللقمة .

ولكنني لا اعدو الحقيقة اذا قلت: ان ابا كعب هذا كانت له مسن القدرة على صوغ الحيل القصصية الظريفة ما لم تتوفر لدى غيره مسن القصاص و واليك احدى هذه العيل المضحكة التي تبين المسدى الذى وصلت اليه القصة من التدهور والشكل الذى آلت اليه في عهده و زد على ذلك شخصية القاص نفسه ومنزلته من العلماء ومدى مضايقته لهم كما يظهر ذلك من السأم والملل الذي ادخله على نفس الامام وكيست تدارك ذلك بظرفه كما في القصة التالية : ب

قال (\*) : وتعشى ابو كعب القاس بطفتسيل (\*) كثير اللوبياء واكثر منه ، وشرب نبيذ تمر ، وغلقس (\*\*) الى بعض المساجد ليقص على اهله اذ انفتل (\*\*) الامام عن الصلاة فصادف زحاما كثيرا ، ومسجدا مستورا بالبوارى من البرد والربح والمطر ، واذا محراب غائر في الحائط ، واذا الامام شيخ ضميف ، فلما صلى استدبر المحراب ، وجلس في زاويــــة

« الطفل » .

<sup>(</sup>٤) نفس المصدر ، ج٢ ، ص١٨٨

<sup>(</sup>٥) الجاحظ \_ الحيوان ، ج٢ ، ص٢٢

<sup>(</sup>٦) ولدى مراجعة هذه الكلمة في القاموس وجدتها كما يلي نـ « الطقيدسال » بالمجمة كستسيندغ نوع من المرق ، ويبــــدو ان الكلمة الواردة في القصة اعلام قدر واقعها شيء من الخطأ وربها كان ذلك في الطبع ، وراجع : القاموس المحيط ــ فصل الطاة باب الألام مسادة

<sup>(</sup>Y) غلئس ٔ ــ أي ذهب في آخر الليل .

<sup>(</sup>A) انفتل \_ اي انصرف وانتهى .

منه يسبح وقام ابو كعب فجعل ظهره الى وجه الامام ، ووجهــه الى وجوه القوم ، وطبق وجه المحراب بجسمه وفروته وعمامته وكسائه . ولم يكن بين فتحته وبين انف الامام كبير شيء • وقص وتحرك بطنه ، فأراد ان يتفرج بفُسوة ، وخاف ان تصير ضراطا • فقال في قصصه :ــ قولوا جميعاً : لا اله الا الله! ارفعوا بها اصواتكم ، وفسا فسوة في المحراب ، فدارت فيه وجثمت على انف الشيخ ، وأحتملها ، ثم حركته بطنه فاحتاج الى اخرى فقال :\_ قولوا : لا آله الا الله !! وارفعوا بها اصواتكم ، فأرسل فسوة اخرى فلم تخطيء أنف الشيخ ، واختفت في المحراب ، فخمر الشيخ انفه ، فصار لا يدرى ما يصنع : ان هو تنفس قتلته الرائحة ، وان هو لم يتنفس مات كربا ، فما زآل يدارى ذلـك وابو كعب يقص ، فلم يلبث أن احتاج الى اخرى ، وكلما طال لبثه تولد في نطنه من النفخ على حسب ذلك ، فقال : قولوا جميعا : ــ لا اله الا .. الله !! وارفعوا بها اصواتكم ، فقال الشيخ من المحراب :ـــ « واطلع رأسه فقال » : لا تقولوا !! لا تقولوا !! قد قتلتني انما يريد ان يفسو!! ثم جذب اليه ثوب ابي كعب وقال :ــ جئت الى ها هنـــا لتفســـو او تقص ؟ فقال : \_ جئنا لنقص ، فاذا نزلت بلية فلا بــد لنا ولــكم من الصبر !! فضحك الناس واختلط المجلس •



### ه**بد** الأعلى القاص

وكن هذا في عهد الجاحظ<sup>(۱)</sup> ، وكان قاصا فكها ايضا وسن نوادره التي كان يوردها في قصصه في الخصي<sup>(۱)</sup> :... اذا قطمــــت خصيته قويت شهوته ، وسخت معدته ، ولانت جلدته ، وانجـــردت شعرته ، واتسعت فتحته ، وكثرت دمعته ،

ويزيد على ذلك الجاحظ نفسه في كتاب الحيوان ، فيفـــول في نهاىة القول(١١٠ :ـــ وسمكته شلقه ، وازاره خرقه » •

ولو نظرنا طبيعة الاسلوب الذي صيغت به تلك القصص الظريفة

- (٩) الجاحظ \_ البخلاء ، ط ١٩٥٨ ، ص٣٦٥
  - (١٠٠) الجاحظ \_ الحيوان ، ج١ ، ص١٠٧
- (۱۱) الجاحظ ــ البخلاء ، ط ١٩٤٨ ، ص١٩ السطر ١٨ (١٢) الملقنة : اي القميص بلا كُمِّين .
- (١٣) العُبِعَة : أي العميض بعر عمين . (١٣) الحرد دُق والحرد وقة : وهو الرغيف وحمعه : حرادق .
- (۱۲) المبارد والمبارد . . وهو الرئيسة وجمعة . المصدر السابق ؛ (۱۶) الفالقة : نصف الشيء المغلوق ؛ او القطعة . المصدر السابق ؛ ص۲۲ ، مادة « فلق » .
- (١٥) الشكلقة: نوع من الاسماك رخصة العظم . المصدر السسابق ،ص ١١١) .
  - (١٦) الجاحظ \_ الحيوان ، ج١ ، ص١٠٧
  - (١٧) الجاحظ \_ البخلاء ، ط ١٩٤٨ ، ص٤٩ ، السطر ١٥

والنوادر ، للاحظنا بادىء الامر انها صيفت بأسلوب مسجوع مستهوية السامم فيكون لها وقع في النفس ، وبذا يؤثر في نفسوس العامة من الناس وخصوصا اولئك الذين كانوا يجلسون في حلقات ومجالسس القصص تلك ، ومعلوم ايضا ان مثل هذا الاسلوب كان يستعمل ولا يزال واعني به الاسلوب المسجوع في الكلام عند اولئك المكديسسن الذين يستجدون نوال الاخرين ،

ومن القصص ما كان يصور سلوك بعض الاشخاص في المجتمع، احوالهم وطرق معيشتهم ، مع التلميح البسيط الى شيء من حياتهم العامة • كل ذلك مما يحمل على ان بعض القصص في هذا السدور الحدت تحتك بالمجتمع وبدأت تصور بعض افراده مما كان له الاسر فيما بعد • او يحتمل انه كان بداية الطريق الى ظهور نوع جديد من القصص التي كانت كثيرا ما تتخلل بعض المقامات والتي السمم موضوعها بادى • ذي بدء بنقده اللاذع للمجتمع ، وان كان بأسلوب مبتدى • وغير مفصل •

ومن ذلك قول الجاحظ<sup>(۱۱)</sup>: حدثني إبراهيم السندي قال :...
كان على ربض الشاذروان شيخ لنا من اهل خراسان ، وكان مصمما
بعيدا من الفساد ، ومن الرشا ، ومن الحكم بالهوى • وكان حفيا جداوكذلك كان في امساكه ، وفي بخله وتدنيقه في نققاته • وكان لا يأكل
الاً ما لا إبد منه ، ولا يشرب الا ما لا بد منه • غير انه اذا كان في
غداة كل جمعة حمل معه منديلا فيه جرذقتان وقطع لحم سكباج<sup>(۱۹)</sup>

<sup>(</sup>١٨) الجاحظ \_ البخلاء ، ط ١٩٥٨ ، ص٢٤

<sup>(</sup>١٩) السكتباج: مرق يعمل من اللحم والخل . انظر: المنجد ص٣٥٢ .. مادة « سكب » .

مبرد ، وقطع جبن ، وزيتونات وصرة فيها ملح ، واخرى فيها اشنان ، واربع بيضات ليس منها بد ، ومعه خلال ومضى وحده حتى يدخف بعض بسائين الكرخ وينظر موضعا تحت شجرة وسط خضرة وعلى ماء جار ، فاذا وجد ذلك جلس وبسط بين يديه المنديل ، واكل مسن هذا مرة ومن هذا مرة ، فاذا وجد تيم ذلك البستان رمى اليه بدرهم نه قال : اشتر لي بهذا او اعطني بهذا رطبا ان كان زمان رطب ، او عنبا ان كان في زمان العنب ، ويقول له : اياك اياك ان تحاسبني ولكن تجود لي ، فانك ان فعلت لم آكله ولم اعد اليك ، واحسدر الغين ، فان المنبون لا محمود ولا مأجور ، فان آثاه به آكل كل شيء اليى به ثم تعشى مقدار مائة خطوة ثم يضمح جنبه فينام الى وقت الجمعة ، ثم ينتبه فيفشل ويمضي الى المسجد ، هذا كان دأه كل جمعة ....

قالوا :ــ واحتقن عمرو بن يزيد الاسدي بعقنة فيها ادهان فلما حركته بطنه كره ان يأتي الخلاء فتذهب تلك الادهان فكان يجلس في الطست فيقول :ــ صفوا هذا فانه يصلح للسراج .

أرأيت كيف بدأت القصة تنحو منحى جديدا في طبيعتهــــا وفي السلوبها وفي أعراضها وكذا القصاص • وكيف انهـــا الخذت تحتك بالمجتمع وبواقع افراده وطبيعتهم كما ابسلفت آنفا • ولتنظر الان الى

<sup>(</sup>٢٠) الجاحظ \_ البخلاء ، ط ١٩٥٨ ، ص١٥١

مقاتل حيث يقول(٢١) :ــ

« سمعت يزيد بن المهلب يخطب بواسط فقال :ــ يا اهل العراق؛ يا اهل السبق والسباق ، ومكارم الاخلاق ، ان اهل الشام في افواهمم لقمة دسمة قد رتبت لها الاشداق وقاموا لها على ساق ، وهم غسير تاركيها لكم بالمراء والجدال ، فالبسوا لها جلود السور \*\*\*\*

وكثير من هذا القصص الرخيص الذى لا يقاس بالنسبة للـــذى سبقه قبل قليل من حيث الاسلوب والمعنى •

(٢١) الجاحظ ــ البيان والتبيين ، ج١ ، ص١١١

كَنْلِكَ الْجَاحَظَ ــ الحيوان ، ج1 ، ص1.9 كذلك الجاحظ ــ الحيوان ، جه ، ص713 ــ ٢٢٦

The Encyclopaedia of Islam, Vol. II, London 1927 Becker — Papyrii, Ip. 8 off. P. 265 note 2.

وما تجدر الأشارة اليه هو الرصف الذي اورده الجاحظ بحق احد القصاص الذين كانوا يحترفون القصص في عهده قوله نــ « انــه النهائة السلامة عليه يتوهم عليه الفقلة » . انظر: الجاحظ ... النيخلاء على ١٩٥٨ عن ١٩٥٠ عن ١٩٠٠ عن ١٩٠١ عن ١٩٠٠ عن ١٩٠٠ عن ١٩٠٠ عن ١٩٠٠ عن ١٩٠٠ عن ١٩٠١ عن ١٩٠٠ عن ١٩٠١ عن ١٩٠٠ عن ١٩٠١ عن ١٩٠٠ عن ١٩٠ عن ١٩٠١ عن ١٩٠ عن عن ١٩٠ عن

## الراجع

١ الجاحظ : البخلاء \_ تحقيق طه الحاجري ، القاهرة ، ١٩٤٨
 ١٩٤٨ • ١٩٥٨ •

٢ \_ الجاحظ : البيان والتبيين \_ تحقيق حسن السـندوبي ،
 القاهرة ، ١٩٣٢ •

س\_ الجاحظ : الحيوان \_ تحقيق عبد السلام محمد هارون \_
 القاهرة ٠

٤ ــ ابن سعد : الطبقات الكبرى ــ ليدن ١٣٣٢ ه ، ١٣٣٢ ه

 هـ دائرة المعارف الاسلامية : باللغة العربية ـ القاهرة وباللغة الانكليزية :

The Encyclopaedia of Islam, Vol. II, London, 1927

٣ ــ أبو يوسف : الخراج ــ القاهرة ١٣٤٦ هـ

٧ ـ ياقوت الحموي : معجم البلدان ــ الطبعة الاوربية •

٨ ــ الدمشقي : نخبة الدهر في عجائب البر والبحــر ــ طبعــة
 بتروزبورغ ١٨٦٥م

٩ ــ المكي : قوت القلوب ــ القاهرة ١٩٣٢ .

١٠ ـــ البلخي « المقدسي » ـــ البدء والتاريخ ـــ باريز ١٩٠١م

١١ ــ الطبري : تاريخ الامم والملوك \_ طبعة القاهرة والطبعـة
 الاوربية •

١٢ ــ المقريزي : الخطط المقريزية ــ مصر ١٣٢٤ هـ.

١٣ ـ جولد تسيهر : مذهب التفسير الاسلامي ــ تعريب الدكتور
 عبد العليم النجار ، ١٩٥٥

- إلدوري: الدكتور عبد العزيز: يحث في نشأة علم التاريخ
   عند العرب \_ سلسلة « نصوص ودروس » \_
   العدد العاشر \_ المطبعة الكاثوليكية \_ بيروت
- ١٥ ــ النجار : عبد الوهاب : قصص الانبياء ــ مصر ، الطبعة
   الثالثة ــ ١٩٥٣

. 197.

- ١٦ ــ الدوري : الدكتور عبد العزيز ونأجي معروف ــ موجــز
   تاريخ الحضارة العربية ــ بغداد ، ١٩٤٩
- ١٧ ــ القطيفي : علي آلشيخ منصور المرهون ــ قصص القرآن ـــ النحف الاشرف ١٩٥٥
  - ١٨ ــ الكتاب المقدس : بيروت ، الطبعة الثالثة ١٨٩٠م٠
- ١٩ ــ احمد امين : الدكتور : فجر الاسلام ، القاهرة ــ الطبعـة
   الثالثة ١٩٣٣
- ٢٠ ـ خلف الله : الدكتور محمد احمد : الفن القصصي في القرآن
   الكريم ـ القاهرة ١٩٥٠ ـ ١٩٥١
- ٢١ ـ خلف الله : الدكتور محمد احمد : الوظيفة الفنية للقصـة القرآنية ـ مجلة القصة المصرية ، العدد السام، القاهرة يوليو ١٩٦٤
- ٢٢ ــ الثعلبي : احمد بن محمد بن ابراهيم : قصص الانبياء
   المسمى بــ « العرائس » ، الطبعة الاولى ــ مصر ١٣٣٥ هـ.
- ٣٣ جاد المولى : محمد احمد ومحمد ابو الفضل ابراهيم على محمد البجاوي والسيد شحاته : قصص القرآن
   مصر ١٩٣٧ محمد العجاوي والسيد شحاته : قصص القرآن

 ٢٤ \_ الحيدر آبادي : الدكتور محمد حسيد الله : مجموعة الوثائق السياسية للمهيد النبوي والخيافة

الراشدة \_ القاهرة ، الطبعة الثانية ١٩٥٦ .

٢٥ ــ العمري : ابن فضل الله : مسالك الابصار في ممالـــك
 الامصار ، تحقيق احمد زكى ، القاهرة ١٩٢٤ .

٢٦ ــ الغزالي : الامام : احياء علوم الدين ــ طبعة بولاق ٠

٢٧ ـ الكسائي : محمد بن عبدالله : قصص الانبياء ـ تحقيق اسحاق بن شاؤول ايزنبرغ ـ ليدن ١٩٢٢

٢٨ ــ العسقلاني : ابن حجر : تهذيب التهــذيب ــ حيدر آباد ــ الدكن ١٣٢٧ هـ ٠

٢٩ ــ ابن خلكان : وفيات الاعيان ــ بولاق ١٢٩٩ ( وستنفلد )

٣٠ ــ ابن قتية : المعارف ــ القاهرة ١٩٣٥
 ٣١ ــ الفيروزآبادى : مجد الدين : القاموس المحـــط ــ مصر ،

٣٦ ــ الفيروزا بادي : مجد الدين : الفاموس المحيــط ـــ مصر ، الطبعة الثالثة ١٩٣٣ ، المطبعة المصرية

٣٣ ــ المنجــد : بيروت

٣٣ ــ الاصفهاني : ابو الفرج : الاغاني ــ القاهرة ، دار الكتب المصرة ١٩٢٨ •



## المخنصرات بحسب نسلسل المراجم

إ - الجاحظ: البيان والتبيين
 ك - الجاحظ: البيان والتبيين
 ك - ابن سعد: الطبقان
 ٥ - دائرة المعارف الاسلامية: باللغة العربية، واللغة الانكليزية،
 ٢ - ابو يوسف: الخراج
 ٧ - ياقوت الحموى: معجم البلدان

٨ ــ الدمشقي : نخبة الدهر

٩ ــ المكي : قوت القلوب

١٠ البلخي « المقدسي » : البدء والتاريخ
 ١١ الطبرى : تاريخ الامم والملوك

۱۱ القريزي : الخطط ١٢ الخطط

١٣- جولد تسيهر: مذهب التفسير الاسلامي

١٤ النجار : قصص الانبياء

١٥\_ الدورى : علم التاريخ

١٦ الدورى ومعروف: تاريخ الحضارة العربية
 ١٧ القطيفي: قصص القرآن

۱۸\_ الكتاب المقدس

١٩ ـ احمد امين : فجر الاسلام

٢٠ خلف الله : الفن القصصي

٢١ــ خلف الله : الوظيفة الفنيّة

٢٢ الثعلبي : قصص الانبياء « العرائس »

٢٣ جاد المولى ورفاقه : قصص القرآن ٢٤ الحيدر آبادي : الوثائق السياسية

٢٥ العمري: مسالك الابصار ٢٦ ـ الغزالي : احياء علوم الدين

٢٧ الكسائي: قصص الانيباء ٢٨ ـ العسفلاني : تهذيب التهذيب

٢٩ ابن خلكاًن : وفيات الاعيان

٣٠ ابن قتيبة : المارف

٣١ الفيروز آبادي : القاموس المحيط

٣٣\_ المنجــد

٣٣ \_ الاصفهاني : الاغاني

- 104 -

# فهرس أبجدي

```
حرف الالــف
                                        ابراهیم الموصلی : ۷۲
                                         ابراهيم السندي: ٧٦
                                         ابراهیم بن هانی : ۲٥
                               ابن اسحاق : ٥ ، ٢٩ ، ٣١ ، ٣٥
                                              ابن جریج : ۲۹
                                             ابن خلدون : ٤٥
                                         ابن خلكان : ٥٥ ، ٥٥
                            ابن سعد : ٥٥ ، ٢٤ ، ٥١ ، ٥٥ ، ٥٥
     أين عباس: ٤ ، ٧ ، ١٣ ، ١٦ ، ٢١ ، ٢١ ، ٢٩ ، ٢٩ ، ٢٠ ، ٣٠ ، ٥٤
                      ابن عمر = عبد الله: ٢٢ ، ٣٣ ، ٣٣ ، ٣٣
                                     ابن قتسة : ۷۰، ۹۹، ۲۰،
                                              ابن لهبعة : ٣٢
                                             أبن مسعود: ۳۰
                   ابو بكر = الخليفة : ٣٢، ٤٧، ٨٤، ٤٩، ٣٠
                                        ابو حازم الاعرج : ٦٩
                                ابو عبيدة بن الجراح: ٤٦ ، ٨٤
                              ابو كعب الصوفى : ٧٢ ، ٣٧ ، ٧٤
                                     ابو هردة: ١٣٤٤، ١٠٠
                      ابو یوسف الانصاری 🛓 قاضی القضاۃ : ٧
احمد امن : ۱۳ ، ۱۵ ، ۲۲ ۲۲ ، ۲۵ ، ۲۲ ، ۳۳ ، ۳۹ ، ۶ ، ۳۶ ، ۵۵.
```

7V 4 71

٥٨

الاسرائيليات: ۲ ، ۳ ، ۲۲٬۵۰٬۵۸٬۵۷٬۵۳٬۹

الاصفهاني = ابو الفرج : ٤٧

الاعمش : ٣٥

امية بن ابي الصلت : ٥ اس بن مالك : ٦٦

#### حرف البــــاء

البخاري : ٦٥

البصرة: ۲۲،۳۳،۳۵، ۲۹، ۲۹

البلخي «( المقدسي » : ١٣٠١١٤٨٤٧٢٦٥٥٤ ١٦، ٢٧٠١٧ ٢٨ ، ٢٩ ، ٣٠ ٣١ ، ٢٢ ، ٣١

> ينو اسرائيل : ۲،۵۹،۵۹،۵۶،۵۶،۵۹،۵۹،۵۹،۹۳۰ نبو الدار : ۳۹

پسو انصار : ۱۲ م ست عشون : ۶۹،۲۶۱،۷۶۱،۸۶۱،۶۶

#### حرف التـــاء

تبوك = الغزوة : ٢٩،٣٩

التكوين = السفر : ٢٧،٩٥

تميم الدارى: ١٥، ٣٩، ٠٤، ١٤، ٢٢، ٣٤، ٤٤، ٥٤، ٧٤، ٥٠، ١٥٥، ١٥٥، ١٥٥، ١٥٥،

## حرف الشباء

الثعلبي = احمد بن محمد بن ابراهيم : ١٠ ، ١١ ، ١٢ ، ١٠ ،

## حرف الجيـــم

الجاحظ = عمرو بن بحر : ٧٧،٧٦،٧٣،٧٣،٧٢،٧٠٠٧٣،٧٧٥٧٧

جاد المولى = محمد احمد : ١٦ الجزيرة العربية : ١٥ ، ٥٣

جلجامش : ۳۸

جولد تسهير = الاستاذ : ۳٥،٢٢،٢٢،٢٢،٢٢،٢٤،٣٥ حبرون : ٤٧ ، ٨٤

#### حرف الحساء

حام بن نوح : ۳۹

حبرون « حبري » : ١٤٤، ٢٤، ٨٤، ٩٩

الحسن بن هشام = الراوية : v الحسن البصرى : ۲۲،۵۹،۵۵،۳۳،۳۳،۲۲،۲۲

حمص : ۲۳

الحموي = ياقوت : ۲٬۲۱٬۰۹٬۰۵۸٬۵۷٬۰۶۲٬۰۶۸٬۶۰۰۲۲۲۲

حمير : ٥٥ ، ٥٦ الحدر آمادي = الدكتور محمد حممد الله : ٤٧ ، ٨٤

#### حرف الخساء

خراسان : ۷۹

خزيمة بن قيس : ٤٦

خلف الله ــ الدكتور محمد احمد : ۲ ، ۳ ، ۱۹ خليفة بن فروة الكلبى : ۲۹

خيبر ــ الغزوة : ٣٩

#### حرف السدال

الدجال والجساسة : ٤٠، ٤١، ٢٥، ٢٥ دحية الكلبي : ٢٩

الدمشقى: ٤١

الدوري ــ الدكتور عبد العزيز : ٧١،٥٥٩،٥٥٧،٥٧،٥٦٠٥٥١٥٤٢٢

حرف السذال

ذمار \_ في اليمن \_: ٥٣

حرف السراء

رابعة العدوية: ٣٤ الرازي: ١

الرازي: ١ الربيع بن انس: ٢٨

روزنتال : ٧٥

حرف ا**لـــز**اي

الزبير بن العوام : ٣٦

الزهری: ۱۹ زید بن ثابت: ۹۹

حرف السيين

سليمان بن عتر التجيبي \_ القاضي والقاص: ٣٣ سيفويه \_ القاص: ٧٢

حرف الشـــين

الشام: ۱۳۵۰-۱٬۶۸٬۶۷٬۶۸٬۶۷٬۶۸٬۲۳٬۲۰٬۰۵۹ میر شرچیل بن حسنة: ۲۱

حرف الصساد

صالح المري: ۲۹،۲۸ صنعاء: ۵۹،۵۳

**حرف الضاد** 

الضحاك بن مزاحم: ٢١ حرف الطاء

الطبرى \_ ابن جرير : ٧، ٥٠١٥٩٥١١٥١١٥١١٥١١٥١١٥١١٥١١٥١٠٠٠٠

#### حرف العسين

عائشة ـ ام المؤمنين : ٢٠، ٢٥ عباس بن عبد المطلب : ٤٦

عبد الاعلى القاص: ٧٥ عبد الدار: ٣٩

عبد الصمد الرقاشي : ٦٤

عبدالله بن سلام: ٦٣ عثمان بن ابي العاص: ٣٣

عثمان بن عفان : ۲۸ ، ۶۹ ، ۵۱ ، ۵۳ ، ۹۳ ، ۹۳ ، ۹۳

العسقلاني ــ ابن حجر : ۲۳،۹۰

علي بن ابي طالب : ۳۳، ۳۲، ۲۹، ۲۹، ۲۹، ۲۹، ۲۹، ۲۹، ۳۳، ۲۳، ۵۳، ۳۳، عمار بن باسر : ۳۰۰

عمر بن عبد العزيز : ٥٩

عمر بن الخطاب: ۲۰،۳۲،۳۲، ۶۸، ۶۸، ۹۰، ۳۰ عمرو بن يزيد الاسدى: ۷۷

العمري ــ ابن فضل الله: ٢٩ ، ٥٠ ، ٥١ عياش بن القاسم: ٧٢

عيسى \_ النبي \_ : ٣٧،٣٦

حرف الفيين

الغزالي ــ الامام: ٢٦،٢٥،٢٩

### حرف الفـــاء

فلسطين: ۲۹، ۶۶، ۷۶، ۷۷، ۵۷، ۱۹۵ فاماه: د: ۳۹

فلهاوزن : ۳۹ الفضل بن عيسى الرقاشي : ٦٤

الفيروز **آ**بادي : ١

#### حرف القساف

قریش: ۳۱ القطیفی: ۳۵

#### حرف الكياف

الكسائي \_ محمد بن عبد الله : ١٧ ، ١٨ ، ٥٦ ، ٥٥ ، ٥٠ ، ٦٠ ، ٦٢ كب الاحبار : ١٤ ، ١٥ ، ٢٣ ، ٣٠ ، ٢٠ ، ٢١ ، ٦٢ ، ٦٣ ، ٦٦ ١ كنمانيون : ٥٠

## حرف السألم

لبيد بن اعصم اليهودى: ٣٥ لخم: ٣٩ لقمان ــ الحكيم: ٧ الليث بن سعد: ٣٢،٢٥

## حرف اليــــم

المدینة : ۲۶، ۵۱، ۲۰، ۳۳، ۲۳، ۲۹۰ مرة بن عبد القیس : ۲۸ المرطوم «مطلون ـــ مرطلون » : ۲۶، ۲۶، ۴۶ مصر : ۲۳

معاوية بن ابي سفيان: ٢٥، ٣٢ المعتضد ــ الخليفة: ٢٤

مقاتل: ۲۱ المقريزي ــ تقي الدين: ٤، ٣٩، ٥٤ مكة: ۲،۱۰

المكي: ۲۲،۲۲،۲۲،۲۲،۳۳،۳۳،۳۳،۳۳،۳۳،۳۳،۳۳،۳۳،۳۳،

#### حرف النــون

ناجي معروف ــ الاستاذ : ۲۱ ، ۷۱ النجار ــ عبد الوهاب : ۱۹

نوح - النبي -: ۲، ۳۹، ۳۹، ۳۹، ۵۹، ۳۹ النصاري: ۲، ۲، ۵۹، ۳۹

النووى : ۳۹ ، ۳۰

#### حرف السواو

واسط: ۷۸

الواقدي : ۲۹

### حرف الهــــاء

هشام بن عبد الملك : ٥٥

حرف اليسساء

يأجوج ومأجوج: ١٦

یزید بن ابان الرقاشي : ۷۰،۹۵،۹۵،۹۰۰ بزید بن حبیب : ۳۲

یرید بن حبیب . بزید بن المهلب : ۷۸

يريك بن المهنب . ٢٨٠ اليهــود: ٢٠٨١، ٩، ١٥، ٥٠، ٥٠، ٥٠، ١٢، ٢٢،

اليمن: ١٥، ١٥، ٢٠، ٢٠

## ثبت المواضيع

## انتهى الطبع بتاريخ ١٩٦٦/٣/٢٨



# NARRATIONS IN ISLAM

A brief study of the origin of the Islamic Narrations, their types and development throughout the Islamic periods, with glimpses of the first famous Moslam narrators.

Forwarded by
Dr. Ibrahim aS-Samarra'i
Colloge of Arts,
University of Baghdad

Publication assisted by the ministry of Education,  ${\bf Baghdad-IRAQ}$ 

Baghdad, 1385 A. H. - 1966 A. D.